



دار الشروق

وكائز الزعيان

طبعة الشروق الأولى ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م

#### جيسع جشقوق العلت يعمن غوظة

## © دارالشروة\_\_

أستسها محدالمعت لمعام ١٩٦٨

القاهرة: ٨ شارع سيبويه المصرى رابعة العدوية - مصدينة نصصر
ص . ب: ٣٣ البانوراما - تليفون: ٢٠٢٩٩٩ ٤ (٢٠٢)
فصصاح المحادة: وتني email: dar@shorouk.com

# محكم لأقطبن

# ركائزالاغيان

دارالشروقـــ

#### المقدمة

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا. من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادى له. ونشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عليها على عبده ورسوله.

وبعد، فقد جاء في الحديث الذي رواه عمر بن الخطاب رضى الله عنه: «بينما نحن جلوس عند رسول الله على فات يوم إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي على فأسند ركبتيه إلى ركبتيه ووضع كفيه على فخذيه، وقال: يا محمد، أخبرني عن الإسلام. فقال رسول الله على الإسلام أن تشهد ألا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا. قال: صدقت. فعجبنا له يسأله ويصدقه. قال: أخبرني عن الإيمان. قال: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره. قال: أن تعبد الله كأنك تراه، وشره. قال: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك. .» الحديث. أخرجه مسلم.

تلك من حقائق الدين التي يتعين على كل مسلم أن يعلمها ليقوم بها على وجهها الصحيح. وما تزال أجيال من المسلمين بعد أجيال تتعلم هذه الحقائق لتتعرف على الطريقة الصحيحة لعبادة الله جل وعلا، وهو القائل سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١).

وحقائق الإسلام ثابتة لا تتغير منذ أنزلت على رسول الله عَيْكُمْ إلى قيام الساعة، المرجع فيها هو كتاب الله المنزل، وسنة رسوله عَيْكُمْ ، ولكن علماء الأمة

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: ٥٦.

فى كل جيل يتناولونها بالشرح والتفسير من خلال الواقع الذى يعيشه كل جيل، وما جدّ فيه من نوازل، وما حدث فيه من انحراف فى الفهم أو السلوك، لكى تظل فى حس الأجيال كلها على وضوحها واستقامتها لا يعتريها غبش ولا انحراف.

وإن جيلنا الذي نعيش فيه لهو من أحوج الأجيال إلى التعرف على حقائق دينه، بسبب الغربة التي ألمت بالإسلام في قلوب أهله، تلك الغربة التي أخبر عنها رسول الله عليه أوحى إليه ربه \_ فقال عليه الصلاة والسلام: «بدأ الإسلام غريبًا، وسيعود غريبًا كما بدأ، فطوبي للغرباء»(١).

وهذا الكتباب الذى بين يدى القارئ يتناول ركائز الإيمان المذكورة فى الحديث المشار إليه آنفًا، وهى الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره.

وقد راعيت في هذا الكتاب أن تكون عبارته مبسطة قدر الطاقة، وأن أعقد صلة وثيقة بين القارئ وبين كتاب الله، المرجع الأول الذي نستقي منه حقائق الدين. فأذكر في كل مسألة دليلاً أو دليلين من كتاب الله، مشروحين مفسرين بما يبرن الدلالة المستخرجة منهما، ثم أورد نصوصا أخرى من كتاب الله أترك للقارئ أن يتملاها ويتدبرها بنفسه، ليستخرج دلالتها على ضوء ما قدمت له من النصوص المشروحة، ليتعود القارئ أن يتدبر آيات الله عند تلاوتها، فقد أمرنا بالتدبر مع التلاوة. قال تعالى: ﴿ أَفَلا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِند غَيْرِ اللّه لَوَجَدُوا فيه المثلاق كثيراً ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ كِتَابٌ أَنز لنّاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدّبُرُوا آياتِهِ وَلِيتَذَكّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٣).

وبعد، فأرجو أن أكون قد وُفقت إلى شيء مما قصدت إليه من تأليف هذا الكتاب. . ﴿ وَمَا تَوْفيقِي إِلاَّ بِاللَّه عَلَيْه تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ (٤).

محمد قطب

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم. (٢) سورة النساء: ٨٢.

 <sup>(</sup>٣) سورة ص: ٩٤.
 (٤) سورة هود: ٨٨.

# الباب الأول الإيمان بالله تعالى

- أصول العقيدة الإسلامية.
  - الدين والفطرة.
- طريقة القرآن في هداية النفس البشرية.
- تيقظ الإيمان المركوز بالفطرة وقت الشدة.
  - القرآن يتولى الرد على دعاوى المبطلين.
    - تثبيت الإيمان.
    - تحكيم شريعة الله.
    - الإيمان بأسماء الله وصفاته.
    - الانحراف عن الإيمان والتوحيد.
      - الشرك أسبابه ودوافعه وآثاره.
  - الإلحاد وآثاره في واقع البشرية المعاصر.

The second secon

and the second s

### الباب الأول **الإيمان بالله**

الإسلام بمعناه العام هو إسلام الوجه لله والخلوص من الشرك وأهله، أى التوجُّه الكامل إلى الله، والخضوع الكامل لأوامر الله.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ولا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ١١٢].

ويقول: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّهَ إِبْرَاهِيمَ حَبِيفًا وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً ﴾ [النساء: ١٢٥].

وإسلام الوجه لله، بمعنى إسلام النفس كلها لله، هو الأمر الذى يطلبه الله من البشر كافّة بما أنه هو خالقهم سبحانه وخالق هذا الكون كله والمتصرف فيه وحده. فهو حق الإله على الخلق، وهو كذلك مقتضى عبودية الخلق لربهم وخالقهم.

وهذا الإسلام هو الذى كان عليه آدم ونوح والنبيون من بعده إلى محمد عَلَيْكُمْ ، حيث كان الاعتقاد واحدًا وإن اختلفت الشرائع فى الأحكام الفرعية؛ وكان عليه كذلك كل من اتبع الأنبياء منذ مولد البشرية.

جاء في القرآن الكريم عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفَهَ نَفْسَهُ وَلَقَد اصْطَفَيْنَاهُ فِي اللَّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ( اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللللِّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللِّهُ الللللللللْمُ اللللللِّهُ اللللللِمُ اللللللِمُ اللللللْمُ الللللللللِمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ ا

وجاء على لسان إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٢٢٧) رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلَمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ لَكُ وَمِن ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧، ١٢٧].

ويقول الله عن التوارة: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ اللَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا ﴾ [المائدة: ٤٤].

ويقول عن يعقوب وبنيه: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لَبَنيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَاكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَهَا وَاحدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٣].

وجاء على لسان يوسف عليه السلام: ﴿ رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن اللَّهُ اللَّهُ وَالْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحَقْنِي اللَّهُ الْحَلَّالِ وَالْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحَقْنِي بالصَّالَحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١].

فالإسلام بهذا المعنى العام هو دين الأنبياء جميعًا ودين المؤمنين بالله ورسله من لدن آدم حتى يرث الله الأرض ومن عليها.

ولكنَّ الله تفضَّل على أمَّة محمد عَيَّكُمْ فَخصَّها باسم «الأُمَّة المسلمة» وباسم «المُنَّة المسلمة» وباسم «المسلمين»، قال تعالى: ﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللَّه حَقَّ جِهَادِه هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللَّه حَقَّ جِهَادِه هُو اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللَّه عَقِ الدِّينِ مِنْ حَرَج مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُو سَمَّاكُمُ المُسْلَمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهداء عَلَى النَّاسِ فَأَقيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الرَّكَاة وَاعْتَصِمُوا بِاللَّه هُو مَوْلاكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ [الحج: ٧٨].

وقد تحقق معنى الإسلام فى هذه الأمة بأكثر مما تحقق فى أى أمة من قبل حتى استحقت أن يصفها الله بقوله سبحانه: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

والآن فلننظر في عقيدة هذه الأمة التي رفعتها إلى هذه المنزلة السامية والتي استحقّت عليها هذا التكريم الرباني، بأن يكون اسمها الأمَّة المسلمة، وأن تكون في خَيْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ للنَّاسِ ﴾.

#### أصول العقيدة الإسلامية

عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه، قال: بينا نحن عند رسول الله عليه أثر يوم، إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لا يُرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي عليه فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه، وقال: يا محمدا أخبرني عن الإسلام، قال: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً». قال: صدقت. فعجبنا له: يسأله ويصدقه! قال: فأخبرني عن الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، والديوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره». قال: صدقت. قال: أخبرني عن الإحسان. قال: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك». قال: فأخبرني عن السائل». قال: «ما المسئول عنها بأعلم من السائل». قال: فأخبرني عن أمارتها. قال: «أن تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحُفاة العُراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان».

قال: ثم انطلق فلبثت مليّا، ثم قال لى: «ياعمرا أتدرى مَنِ السّائل؟» قلتُ: الله ورسوله أعلم. قال: «فإنه جبريل أتاكم يعلّمكم دينكم»(١).

فيتبين من هذا الحديث أن هُناك أصولاً ستة للعقيدة الإسلامية.

- ١ \_ الإيمان بالله.
- ٢ \_ الإيمان بالملائكة.
- ٣ ـ الإيمان بالكتب السماوية.
  - ٤ \_ الإيمان بالرُّسُل.
  - ٥ ـ الإيمان باليوم الآخر.
  - ٦ ـ الإيمان بالقضاء والقَدر.

والإيمان بالله هو موضوع حديثنا في هذا الباب. ولكنا نعرض عرضًا موجزًا لهذه الأصول الستة لكي نتبين المقصود من كل منها:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

- (١) فالإيمان بالله يعنى الإيمان بوجسوده سبحانه وتعالى وبوحدانيته فسى الألوهية والربوبية والأسماء والصفات التي وصف بها نفسه في القرآن الكريم، أو وصفه بها رسوله عليها .
- (٢) والإيمان بالملائكة يتضمّن الإيمان بوجودهم، وبأنهم خُلْقٌ من خلق الله، يعبدونه سبحانه وتعالى، ولا يفترون عن عبادته ليلاً ونهارًا، ولا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون. وأن لهم أعمالاً كلفهم الله بها وهم يؤدّونها فى طاعة كاملة لله، ومن بينها التنزل بالوحى على رُسُل الله وأنبيائه، ومن بينها كتابة أعمال البشر وتسجيلها، ومن بينها التنزل على قلوب المؤمنين بالطمأنينة والبُشرى. الخ.
- (٣) والإيمان بالكتب السماوية يتضمّن الإيمان بكل ما أنزل الله على رُسُله من الكتب بما فيها القرآن الكريم، وإن كانت الكتب السماوية السابقة كلها قد حُرِّفت إلا القرآن الكريم وحده حفظه الله وقال سبحانه: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].
- (٤) والإيمان بالرسُّل يقتضى الإيمان بأن الله سبحانه وتعالى أرسل إلى البشرية رسُلاً متعُددين، منهم من قصه الله على نبيّه محمد عَيَّكُم في القرآن، ومنهم من لم يقصصه عليه كما قال تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحِ وَالنّبيّينَ مِن بعده وأَوْحَيْنَا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطُ وَعَيْسَىٰ وَقَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا (١٣٢٠) وَرُسُلاً قَدْ قُصَصَنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً قَدْ قُصَصَنَاهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَكُلِيمًا ﴾ عليك من قبلُ ورُسُلاً لَمْ نَقْصُصَعُهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَكُلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤، ١٦٤].

وأن هؤلاء الرُسُل جميعًا قد أوحى الله إليهم أن يبشروا الناس وينذروهم. يبشروهم بالجنة لمن أطاع الله ورسله، وينذروهم بالنار لمن عصى الله ورسله، كما قال تعالى بعد الآيتين السابقتين: ﴿رُسُلاً مُّبَشِّرِينَ وَمُنذرِينَ لِئَلاً يَكُونَ لِئَالُم عَلَى اللَّه حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُل وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥].

وأنهم جميعًا جاءوا بكلمة واحدة تلقوها من عند الله وأمروا بتبليغها للناس، وهي كلمة (لا إله إلا الله)، والأمر بعبادته وحده دون شريك ﴿اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَه غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٩].

(٥) والإيمان باليوم الآخر معناه الإيمان بالبعث بعد الموت، وأن الله يبعث الناس جميعًا يوم القيامة ويحشرهم إليه، ويحاسبهم على كل شيء فعلوه في الدنيا ثم يجزيهم به: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً خَيْرًا يَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً شَرًّا يَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً شَرًّا يَرَهُ ۞ [الزلزلة: ٧، ٨].

كما يشمل الإيمان بالجنة والنار وكل ما جاء في القرآن والحديث عن البعث والحشر والحساب والجزاء.

(٦) والإيمان بالقضاء والقدر يقتضى الإيمان بأن كل ما يحدث للإنسان من خير أو شر هو مقدر له: (وأن ما أصابك لم يكن ليخطئك وأن ما أخطأك لم يكن ليحينك)، كما يقتضى الإيمان بالعدل الإلهى فيما يجرى به القضاء والقدر.

تلك هي الأصول الستة للعقيدة الإسلامية، وأولها وأعظمها الإيمان بالله، الذي سنفرد له الحديث في هذا الباب.

\* \* \*

#### الدين والفطرة

كل مولود يولد على الفطرة.

والفطرة بذاتها تتحه إلى الله، عالمة بوجوده سبحانه، ومؤمنة بأنه إله واحد لا يوجد في الكون كله سواه.

كيف تهتدى الفطرة إلى خالقها؟

إن الله سبحانه وتعالى يخبرنا فى كتابه الكريم أنه حين خلق الخلق عرفهم بنفسه، وبأنه جلّت قدرته هو ربهم الذى خلقهم، والذى ينبغى أن يدينوا له بالعبودية: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسُتُ بربّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهدْناً ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

والرسول الكريم وَاللَّهُمُ يَخْسِرنَا كَذَلكَ: «مَا مَنْ مُولُود إِلاَ يُولدُ عَلَى الفَطْرَة، فَأَبُواه يهوِّدانه أو ينصرانه أو يمجِّسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء، هل تحسون فيها من جدعاء (١٠)؟»، ثم يتلو قوله تعالى: ﴿ فَطُرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لَخَلْق اللَّهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ [الروم: ٣٠] والحديث متفق عليه.

والحقيقة أن الفطرة البشرية تتيقظ لوجود الخالق في سن مبكرة جدًا، أصغر بكثير مما نظن!

فنحن نظن عادة أن الشخص الكبير وحده هو الذى يتفكّر فى وجود الله سبحانه وتعالى وفى وحدانيته. ولكنا إذا لاحظنا حياة الطفل الصغير نجد أنه فى مرحلة معيّنة من عمره يبدأ يسأل والديه أسئلة لا تنتهى:

من الذى عمل السماء؟ لماذا كانت السماء زرقاء؟ أين تذهب الشمس فى الليل؟ لماذا لا تظهر الشمس لنا فى الليل؟ أين يذهب النُّور حين يأتى الظلام؟ لماذا تلمع النجوم؟ أين تنتهى الأرض؟ لماذا كانت هذه الزهرة ذات رائحة والزهرة الأخرى ليس لها رائحة؟ من أين جئت؟ أين كنت قبل أن أجىء؟ . . . إلخ .

فما معنى هذه الأسئلة في الحقيقة وما دلالتها؟

<sup>(</sup>١) الجمعاء هي السليمة المكتملة الأعضاء. والجدعاء هي المقطوعة الأذن.

إن دلالتها الحقيقية أن فطرة هذا الطفل قد بدأت تستيقظ، بدأت تتعرف على خالق السماوات والأرض من خلال مخلوقاته المشهودة المحسوسة، بدأت رويدًا رويدًا تتعرَّف على حقيقة الألوهية التي أشهدها الله عليها منذ خلقها، وبدأ إدراكها لها ينمو كما تنمو البذرة الكامنة في باطن الأرض، حتى تترعرع وتخضر.

وأن هناك تأثيرات عـدة تقع على حس الإنسان فـتوقظه إلى حـقيقـة وجود الله ووحدانيته وتفرده.

#### • عوامل إيقاظ الحس على حقيقة وجود الله:

١ - الكون بضخامته الهائلة ودقته المعجزة لابدُّ أن يوقظ الإنسان إلى هذه الحقيقة:

فهذه الأبعاد الهائلة في السماوات والأرض، وهذه الأجرام السماوية الضخمة التي لا يحصيها العد. . . من أوجدها؟

إن الأرض - وهى جرم صغير جداً بالنسبة للأجرام السماوية - تحتوى من الجبال والسهول والمحيطات والبحار والأنهار ما نستغرق سنوات العمر كلها في محاولة التعرف عليه، ثم لا نستطيع أن نتعرف إلا على جزء يسير منه، فكيف - مثلاً بالمجموعة الشمسية التي تكون أرضنا جزءاً منها؟ وكيف بالمجرة التي تُعد مجموعتنا الشمسية جزءاً ضئيلاً منها، وكيف بالكتل السماوية الأخرى التي تشمل ملايين وملايين من مثل مجرتنا؟ وملايين وملايين النجوم التي تُعد شمسنا صغيرة بالقياس إليها؟!

والكون مع ضخامته هذه دقيق دقّة معجزة.. فالليل والنهار يتعاقبان في دقة متناهية إلى حد أننا نضبط ساعاتنا عليها! والحقيقة أن الكون كله مضبوط في دورته الفلكية لدرجة أن ساعات المراصد \_ التي هي أدق الساعات التي بين أيدينا، والتي نضبط عليها ساعات الإذاعة وغيرها، والتي تقيس الوقت بجزء على ألف من الشانية \_ هي ذاتها تضبط على دورة الفلك المتناهية في الدقة، والتي لا تضطرب دورتها على مر العصور والأجيال، إلى أن يشاء الله...

ثم إن كل كائن من الكائنات التي خلقها الله يتسم بهذه الدقة المعجزة سواء أكان من الكائنات الحية أم الكائنات الجامدة.

هل رأيت إلى الخلية الحية الدقيقة المتناهية في الصغر حتى إنها لا تُرى إلا بالمجهر؟ ومع ذلك فهي تنمو وتنقسم وتقوم بمهام عجيبة غاية في العجب، يقف الإنسان إزاءها حائرًا، خاشعًا أمام قدرة الله. فمن الذي أودعها سرّ الحياة؟ ومن الذي هداها لهذا النشاط العجيب الذي تقوم به إلا الله سبحانه وتعالى؟!

إن الجرثومة لا يمكن أن تُرى بالعين، ومنها نوع دقيق يسمى «الفيروس» لا يرى حتى بالمجهر العادى، ومع ذلك فأنت تعرف مما درست فى العلوم أنها يمكن أن تصيب الإنسان بأفتك الأمراض ما لم يتحصن ضدها بالأدوية أو الأمصال.

والكائن المتعدد الخلايا \_ وفى قمته الإنسان \_ يكون فى منشئه خلية واحدة ملقحة، ثم تظل تنقسم وتنمو حتى تصبح كائنًا مُتكاملًا. فأى قدرة تمنحه الحياة والحركة والنشاط غير قدرة الله؟

وإنّ أعجب ما في عملية الانقسام هذه أن الخلايا تكون كلها متماثلة \_ لظاهر العين \_ في نشأتها الأولى، ثم يصدر إليها الأمر فتتخصص وتتشكل بشكل معين؛ فخلية تتجه إلى مكان معين وتصبح أذنًا أو جزءًا من أذن. وخلية تتجه إلى مكان آخر فتصبح عينًا أو جزءًا من عين. وثالثة تصبح خلية من خلايا المخ. ورابعة تتحول إلى عظام.. وهكذا. فأى أمر هذا الذي صدر إليها فأطاعته ونفذته بهذه الدقة العجيبة وهي شيء لا يكاد يُرى بالعين؟ إنه أمر الله الخالق المبدع. يأمرها فتطيع، وتتحرك بمقتضى مشيئته سبحانه فتتكون كما أرادها الله، وتقوم بالدور الذي أراده لها الله.

وهل رأيت إلى تلمك الزهرة الجميلة ذات الرائحة العطرة والألوان المتعددة المتداخلة؟

من الذي أودع فيها هذا العطر؟ وكيف تجمعت فيها تلك الألوان؟

ترى لو حاولت أنت أن تُعطر زهرة واحدة عطرًا يفوح من الصباح إلى المساء دون أن يتبدد ويضيع، ولو حاولت أن تلون بكل ما لديك من ألوان زهرة واحدة بحيث تبقى ألوانها ما بقيت الزهرة، فكم يكلفك ذلك من الجهد؟ وإلى أى مدى تنجح محاولتك؟

ولو أن كل البشر على ظهر الأرض شغلوا أنفسهم بهذه المهمة بالنسبة لكل

الزهور النابتة على سطح الأرض أو في جوف البحر. فهل يستطيعون؟ وإن استطاعوا فكم يبقى من وقتهم وجهدهم ليقوموا بغير ذلك من الأعمال؟

ولكن الزهرة \_ وملايين الزهور في الأرض \_ تخرج هكذا معطرة ملونة بهيجة المنظر من عند الله، بغير جهد على الإطلاق! ودون أن يشغله هذا الأمر سبحانه عن تدبير الكون الهائل العريض كله: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَلا يَتُودُهُ(١) حَفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

لأنه سبحانه يقول للشيء ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٦].

٢ ـ ظاهرة الموت والحياة كذلك تلفت حس الإنسان إلى قدرة الله المعجزة التى تحيى وتميت.

فما الحياة في حقيقتها؟ إنها سر معجز لا يعلم أحد كنهه ولا يستطيع تفسيره. وكل ما حاوله البشر حتى اليسوم هو تفسير بعض ظواهر الحياة من حركة ونمو ووظائف مختلفة تقوم بها الأعضاء. أما الحياة ذاتها: فما هي وكيف توجد في الكائن الحي ثم كيف توجهه إلى أداء وظائفه التي يقوم بها هذا كله سر مبهم لا يقدر البشر على إداركه. وعبشًا حاول البشر - بكل علمائهم، وبكل ما لديهم من علم - أن يخلقوا خلية واحدة، واحدة فقط، من بلايين البلايين من الخلايا الحية التي يزخر بها الخلق الرباني، والتي أوجدها الله بعلمه وقدرته دون شريك.

- ٣- الرزق الجارى على الإنسان، سواء في صورة مطر هاطل من السماء، أو زرع نابت من الأرض، أو أسماك وطيور وحيوان، أو كنوز ومعادن في باطن الأرض، أو هواء يتنفسه، أو ريح تُجرى سفنه في البحر، أو طاقات تدير آلاته كطاقة البخار أو طاقة الكهرباء أو طاقة الذرة أو طاقة الوقود أو طاقة الماء المنحدر من المرتفعات. . كل ذلك من يجريه إلا الله؟ ﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٨].
- الأحداث التي تجرى في الكون وفي حياة الإنسان، من فرح وحزن، وضحك وبكاء، وفقر وغني، وصحة ومرض، وموتى يموتون، ومواليد يولدون في كل

<sup>(</sup>١) أي لا يتعب سبحانه من حفظهما.

لحظة من لحظات الليل والنهار... من ذا الذي يحدثها ويرتبها ويدبرها إلا الله مدير كل شيء في هذا الكون؟!

و الغيب المجهول الذي لا يعلمه إلا الله يتشوف<sup>(1)</sup> الإنسان لمعرفته فلا يستطيع مهما حاول، ويريد أن يعرف كيف ستكون حياته في المستقبل. بل يريد أن يعرف ماذا يكون نصيبه في العام المقبل. بل يريد أن يعرف ما يحدث بعد شهر أو أسبوع أو يوم. . بل يريد أن يعرف ماذا يحدث بعد ساعة من الزمان بل بعد لحظة واحدة من الزمن المقبل، لا يستطيع أن يعرف ما وراءها، وما تجلبه إليه من خير أو شر. . فمن ذا الذي يعلم ذلك الغيب المجهول كله علم شمول وإحاطة واطلاع إلا الله وحده الذي يخلق كل شيء ويعلمه، ولا يند عن علمه شيء في السماوات ولا في الأرض؟!

وكثير من الأمور وكثير، يلقى تأثيره على القلب البشرى فيستيقظ لحقيقة الألوهية. يعرف أن الله موجود، وأنه واحد لا شريك له، وأنه سبحانه متفرد بالكمال والقدرة، وبالجلال والعظمة، وبالسلطان الذى لا تحده حدود. فيكون على الفطرة السوية، ويكون كما خلقه الله في أحسن تقويم: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَن تقويم: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَن تقويم: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي

ويكون مهتديًا مؤمنًا، مَرْضيًا عنه في السماوات والأرض، عمره في الأرض مبارك بالأعمال الصالحة، وله في الدار الآخرة جنة عرضها السماوات والأرض، ورضوان من الله أكبر.

ولكن الفطرة تمرض أحيانًا وتنتكس فيصبح الإنسان أسفل سافلين: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم ﴿ لَقُرُ مُمْنُونَ ﴾ [المسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم ﴿ لَهُ مُنُونَ ﴾ [التين: ٤ - ٦].

يتبلد الحس أحيانًا فينسى آيات الإعجاز في الكون والحياة. ينسى القدرة المعجزة التي تجرى الرزق وتجرى الأحداث وتشمل بعلمها الغيب.

<sup>(</sup>۱) أي يتطلع بشدة وبتشوق.

<sup>(</sup>٢) أي حين يكفر بالله ويحيد عن الطريق المستقيم.

#### • أسباب تبلد الحس عند الإنسان:

ا - تكرار المشهد: إن الإنسان حين يمر بتجربة جديدة يكون متفتحًا لها بكل حواسه. فإذا رأى مشهدًا لأول مرة، أو سمع شيئًا جديدًا لأول مرة، أو ذهب إلى مدينة جديدة أو شارع أو مسكن جديد، فإنه يكون منتبهًا بكل حواسه، يريد أن يتعرف على تفصيلات الشيء الجديد، ويكون له في نفسه وقع بالغ لأنه جديد عليه. ولكنه حين يألف المشهد أو المكان، وتتكرر رؤيته له، فإن حواسه تمر عليه بغير انتباه كبير، بل قد تمر عليه بغير انتباه على الإطلاق!

وكذلك يفعل الإنسان أحيانًا مع الله! ينسى أنه الخالق وأنه المدبر وأنه الرازق وأنه المحيى والمميت!

ويمر بهذا الكون فلا يلتفت إلى شيء من الآيات فيه!

لا يلتفت إلى الشمس البازغة، ولا إلى النور حين يدبر ويبتلعه الظلام!

لا يلتفت إلى الزهرة الجميلة المعطرة البهيجة الألوان!

لا يلتفت إلى صوت الطائر الرقيق الذي يغنى مرفرفًا بجناحيه فوق الغصن!

لا يلتفت إلى الماء الهاطل من السحاب، ولا إلى الرعد والبرق في السماء!

لا يلتفت إلى الطفل الذي ولد ولا الإنسان الذي مات!

لا يلتفت إلى عجزه المطلق إزاء قدرة الله!

٢ ـ أو يتبلّد حسّه أحيانًا لسبب آخر؛ لأنه مشغول بطعامه وشرابه وشهواته، مشغول بمتاع الدنيا القريب، فيلهيه ذلك المتاع عن التدبر في آيات الكون والتقرب إلى خالق الكون والحياة، ويلهيه عن ذكر الآخرة وما فيها من حساب وعقاب.

" ـ أو يتبلّد حسّه لأنه لا يريد أن يلتزم بأوامر الله، يريد أن يطغى فى الأرض ويتبع هواه، يريد أن يتجاوز الحلال الذى أحله الله لأن فى نفسه شراهة لا تقنع بما أحله الله. أو يريد أن يسيطر على الآخرين ويستعبدهم لأهوائه في عتدى على أموالهم، أو أعراضهم أو دمائهم بغير حق، ويريد أن يكون إلها فى الأرض يُطاع من دون الله.

#### ٤ \_ أو يتبلُّد حسه لأن في نفسه كبراً يستكبر به على عبادة الله.

٥ \_ أو يتبلُّد حسم لأنه مفتون بما بين يديه، مفتون بعقله أو بجسمه أو بماله أو بأى شيء بما حباه الله إياه، فيعتقد أنه من عند نفسه، وينسى أنه من عند الله!

يتبلَّد الحسّ وتمرض النفس لسبب من هذه الأسباب، أو لغيرها مما يلم بالنفس من انتكاسات وانحرافات، فتنسى الله النسيان كله، أو تشرك به سواه، وتتوهم أن أحدًا أو شيئًا ما في هذا الكون كله له شأن مع الله!

عندئذ لا يعود الإنسان كما خلقه الله على الفطرة السوية في أحسن تقويم، وإنما يصبح أسفل سافلين، فيتملكه الشيطان يصرّف شئونه بعيدًا عن الهداية الربانية، وبعيدًا عن رضوان الله (١).

ولكن الله \_ من رحمـته بعباده \_ لا يتـركهم هكذا بغيـر هداية، بل يرسل إليهم الرسل يدعونهم إلى الهدى ويعيدونهم إلى الحق.

ولقد أرسل الله محمداً عليه للكون خاتم النبيين، ويكون بشيرًا ونذيرًا للناس كافة إلى يوم القيامة. وأنزل عليه القرآن الكريم يهدى للتى هى أقوم، وتكفل سبحانه بحفظه فقال: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

وجعله شامـلاً لكل ما يردّ الفطرة إلى سلامتهـا، وينفى عنها خبثها وأمـراضها، ويدلها على حـقيقـة الألوهية، ويعرفـها بالله الحق، خالق الكون ومـدبره، ومالك الأمر كله بغير شريك.

والآن، فلنعرض طريقة القرآن في هداية النفس البشرية، وردها عما تنحرف إليه من شتى الضلالات.

张 张 张

<sup>(</sup>۱) روى مسلم: حدثنى أبو غسان المسمعى ومحمد بن المثنى ومحمد بن بشار بن عثمان (واللفظ لأبى غسان وابن المثنى) قالا: حدثنا معاذ بن هشام: حدثنى أبى عن قتادة عن مطرف بن عبدالله بن المشخير عن عياض بن حمار المجاشعى، أن رسول الله عليه قال ذات يوم فى خطبته: «ألا إن ربى أمرنى أن أعلمكم ما جهلتم مما علمنى يومى هذا: كل مال نحلته عبدًا، حلال. وإنى خلقت عبادى حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فأضلتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بى ما لم أنزل به سلطانًا . . . ».

#### طريقة القرآن في هداية النفس البشرية وردها عن شتى الضلالات

إذا تدبرنا القرآن الكريم \_ وبصفة خاصة ما يتناول موضوع العقيدة \_ نجد أن القرآن يستخدم وسائل شتى وأساليب متنوعة لتوضيح العقيدة السليمة وتصحيح الانحرافات التى يقع فيها الناس حين تستولى عليهم الجاهلية وتبعدهم عن الهدى الربانى، ثم لتثبيت هذه العقيدة وتعميق أثرها في النفس.

#### ومن هذه الوسائل:

- ا \_ إثارة الوجدان لتدبر آيات الله في الكون، وإزالة التبلد الذي يقع في حس الإنسان من المشاهد المكرورة. وذلك يشمل الحديث عن الكون بضخامته الهائلة ودقته المعجزة، وظاهرة الموت والحياة، وإجراء الرزق، وإجراء الأحداث، وقدرة الله التي لا تحد، وعلم الله الشامل للغيب، كل ذلك بطريقة فذة تجعل الإنسان يستقبل هذه الأمور كلها كأنه يراها ويلاحظها لأول مرة، فينفعل بها وجدانه، ويستيقظ لحقيقة الألوهية.
- ٢ ـ إثارة العقل ليتفكر في خلق الله، ليدرك أن لهذا الكون خالقًا، وأنه لا يمكن أن يكون له شريك في الخلق ولا في الرزق ولا في تدبير الأمر. وهذا يشمل كل الإشارت السابقة ولكن بطريق آخر غير إثارة الوجدان والانفعال. هو طريق التفكير والتدبر المنطقي. وإن كان يلاحظ أن الطريقتين كثيرًا ما تقترنان معًا في آيات كثيرة من آيات القرآن، فيخاطب الوجدان ويخاطب العقل في آن واحد.
- ٣ ـ مواجهة الإنسان بحقيقة ما يدور في داخل نفسه وقت الشدة من اللجوء إلى الله ونسيان الشركاء، ومن الغفلة والنسيان والبغي في الأرض بغير الحق بمجرد زوال الأزمة ونجاته من الخطر. وهي حقيقة كثيرًا ما ينساها الإنسان فيذكره القرآن بها ليصحح سلوكه تجاه الله، ويستقيم على العقيدة السليمة.
- ٤ ـ مناقشة الانحرافات كلها التى يقع فيها الجاهليون تارة بالدليل العقلى وتارة بالدليل الوجدانى، ودحضها وبيان تفاهتها وعدم قيامها على أى أساس صحيح. ونلاحظ هنا كذلك أنه كثيرًا ما يقترن الدليل العقلى بالدليل الوجدانى فى مناقشة الانحرافات.

- ٥ ـ التذكير الدائم بقدرة الـله التى لا تُحد، وعظمته وجلاله حتى يـخشع القلب
   ويستسلم لله.
- التذكير الدائم بأن الله مع الإنسان يراه ويراقبه ثم يحاسبه يوم القيامة على ما عمل من خير أو شر، وإشعار الإنسان بعلم الله الشامل الذى لا يغيب عنه مشقال ذرة في السماوات ولا في الأرض، ولا يخفي عليه من عمل الإنسان شيء حتى السر وما هو أخفى من السر.
- التذكير الدائم بالله سبحانه وتعالى فى حالتى السراء والضراء، ففى السراء ينبغى
   على الإنسان أن يذكر الوهاب المنعم فيشكره. وفى الضراء يصبر الإنسان لقضاء
   الله ويتوجه إليه ليكشف عنه الضر.
- ٨ ـ إيراد القصص التى تثبّت الإيمان، بذكر الأنبياء وصبرهم على الأذى ونصر الله
   لهم فى النهاية، والكفار وعنادهم وتدمير الله عليهم فى النهاية.
- ٩ ـ رسم الصور المحببة للمؤمنين وصفاتهم وما ينالهم من جـزاء، والصور الكريهة
   المنفرة للكافرين وما ينالهم من جزاء.

وفي الفصول القادمة نتحدث عن هذه الوسائل بشيء من الشرح والبيان.

\* \* \*

#### القرآن والوجدان

قلنا إن الإنسان يتبلد حسه على المشهد المكرور فينسى دلالته الحقيقية. ينسى إعجاز القدرة الربانية لأنه ألف مشهد الليل والنهار، ومشهد الشمس والقسمر، والسحاب والمطر، والنبات المخضر... ولم تعد هذه المشاهد تهز وجدانه أو تلفت حسه إلى وجود الخالق سبحانه وتعالى، وإلى أنه خالق عظيم مدبر حكيم متصف بالكمال متفرد بالخلق والإبداع.

والقرآن - بطريقته الجميلة المعجزة - يزيل تلك الغشاوة التي ترين على القلب وتجعل الحس يتبلد. ويعرض آيات الله في الكون في صورة حية ينفعل بها الوجدان كأنها جديدة يشهدها الإنسان لأول مرة! وحين ينفعل بها الوجدان ويتأثر، ويتحرك الخيال لتتبع المشهد المعروض، وتتحرك المشاعر بشتى الانفعالات، عندئذ يوجهه إلى أن وراء هذه المشاهد كلها قدرة الله المعجزة، وأن صانعها وبارئها هو الله. فينبغى إذن عبادة ذلك الإله القادر، والتوجه إليه وحده بالعبادة دون سواه.

بهذه الطريقة الحية الجميلة يتحدث القرآن عن:

- ١ ـ مشاهد الكون التي تصور ضخامة الكون ودقته المعجزة في ذات الوقت.
- ٢ ـ ظاهرة الموت والحياة مع عرض تفصيلي أحيانًا لمراحل الحياة النباتية والإنسانية.
  - ٣ ـ ظاهرة جريان الرزق على الناس والدواب كذلك.
- ٤ ـ ظاهرة جريان الأحداث، سواء الأحداث الكونية أم الأحداث الواقعة في محيط الإنسان القريب.
  - ٥ \_ علم الله الشامل للغيب.

وفى كل مرة يعقب بأن الله هو الصانع لهذا كله، فهمو الجدير وحده بالعبادة وبالتوجه وبالدعاء وبالخشية وبالرجاء.

والآن فلنعرض أمثلة لكل واحد من الموضوعات السابقة، وإن كان كثير منها يأتى مقترنًا بعضه ببعض في آيات القرآن.

#### ١ ـ آيات الله في الكون:

﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاءً لَكُم مِّنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيه تُسيمُونَ ﴿ الْبَعْ لِقَوْمُ لَكُم بِلهُ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِن كُلَّ الشَّمَرَاتَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمُ يَعْقَلُونَ ﴿ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومُ مُسَخَّرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَالنَّجُومُ مُسَخَّرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمُ يَعْقَلُونَ ﴿ آَ وَهُو اللَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ لَا يَقَوْمُ يَذَكُرُونَ ﴿ وَلَا لَهُ اللَّهُ لِلْ اللَّهُ لَعُمُ اللَّهُ لَكُمْ وَالْفَى مَوَاخِرَ فِيهِ وَلَتَبْتَغُوا مِن فَضْلَهُ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ وَالنَّهُ لِللَّا لَيْعُولَ مَن اللَّهُ لَكُمْ وَالنَّهُ لَا يَخْلُقُ أَقَلا تَذَكُرُونَ ﴿ وَلَا تَعَلَّمُ اللَّهُ لا لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَعُمُولَ لَا يَخْلُقُ أَقَلا تَذَكُرُونَ ﴿ وَالْ تَعَدُوا نِعْمَة اللَّهِ لا اللَّهُ لا اللَّهُ لَعُمُولَ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَعُفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النحل: ١٠ - ١٨].

ففى هذه الآيات عرض لبعض آيات الله فى الكون بطريقة تزيل عن الحس تبلده إزاء المشهد المكرور، بأن تلفت هذا الإنسان صاحب الحس المتبلد إلى جوانب إما أنه نسيها، وإما أنه لم يلتفت إليها أصلاً. فحين يدركها أو يتذكرها تصبح المشاهد جديدة فى حسه، وينظر إليها برؤية جديدة غير التى كان يراها بها من قبل، فينفعل بها وجدانه وتتحرك عواطفه.

فالإنسان ذو الحس المتبلد قد يرى الماء الناول من السماء فلا يتذكر أن هذا المطر هو الذى يتحول إلى عيون وينابيع وآبار وأنهار يشرب منها. أو هو من الجانب الآخر قد يشرب الماء الذى يجده أمامه ميسرًا، وينسى أن هذا الماء لم يوجد فى الأرض من تلقاء نفسه، بل أنزله الله له فى صورة مطر، لا ينزل إلا بقدرة الله، وبحسب القوانين والسنن التى أودعها الله فى الكون، فأجرى بها السحاب وأنزل منه الماء. فالنص القرآني يوقظه إلى هاتين الحقيقتين فى آن واحد: هو اللذي أنزل من السماء ماء لكم منه شراب ، كما يلفته أيضًا إلى الشجر النابت من هذا الماء، فلا يعود المطر النازل من السماء ظاهرة مكرورة مألوفة منقطعة فى حسه عن الله الذى أنزله من السماء، إنما تصبح موصولة بقدرة الله، فتحيا فى النفس وتؤثر فيها، بربطها بالله المنعم الوهاب.

ويستمر السياق يعرض أنواعًا من النبات الذي أشارت إليه الآية السابــقة، فيذكر الزرع بعمومه، والزيتون والنخيل والأعناب، ﴿ وَمِن كُلِّ الثَّمْرَاتِ ﴾.

وهذه الطريقة فى ذكر بعض الأنواع بالتفصيل والإشارة العامة إلى بقيتها تجعل الخيال يتحرك لتقصى ما لم يذكر بتفصيله بعد أن تتبع المذكور منه بالفعل! وهكذا يشترك الخيال مع الوجدان فى تصور المشهد، ويعطى له حيوية جديدة فلا يعود هو المشهد المكرور المألوف الذى تبلد عليه الحس!

ثم يشير السياق إلى الليل والنهار والشمس والقمر والنجوم. وكلها مشاهد مألوفة مما يتبلد عليه الحس بالتكرار، ولكن السياق يذكر أمرًا جديدًا يغير وضعها في النفس، ويجعلها كأنها تعرض لأول مرة، ذلك هو قوله تعالى: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومُ مُسَخَّراتٌ بأَمْره ﴾.

فالليل والنهار والشمس والقمر والنجوم لم تعد تلك الظواهر الكونية المعتادة التى الفها الحس ففقدت دلالتها فى النفس، إنما هى كائنات مسخرة بأمر الله. ولا شك أن هذا المعنى قد غير صورتها تمامًا عن الصورة المعهودة التى تبدو فيها هذه الظواهر وهذه الأجرام السماوية كأنها قائمة بذاتها، مستقلة عن أى شىء بحركتها! كلا! إنها تقوم بعمل معين. تقوم بتكليف ربانى كلفها الله إياه، وإذن فحركتها الدائبة ليست حركة آلية كما يتصورها الحس المتبلد، إنما هى حركة حية ذات غاية وهدف، وكل جزء من هذه الحركة فى ليل أو نهار هو قيام بجزء من التكليف الذى يبلغ غايته يوم يغير الله نظام هذا الكون كله فى اليوم الموعود. وذلك فضلاً عن التذكير بنعمة الله فى قوله تعالى: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيلُ وَالنَّهَارِ... ﴾. والملحوظ أن جو السورة كلها هو جو تذكير الإنسان بنعمة الله عليه، لكى يتحرك وجدانه لشكر أنعم الله، بالتوجه إليه وحده دون سواه.

ثم يخطو السياق خطوة أخرى بِلفت الحسّ إلى اختلاف الألوان فيما خلقه الله على ظهر الأرض من كائنات: ﴿ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الأَرْضِ مُخْتَلِفًا ٱلْوَانُهُ ﴾ .

ونلحظ هنا كذلك نوعًا آخر من إثارة الخيال لتتبع المشهد؛ فالآية تقول: ﴿ وَمَا لَا لَكُمْ فِي الأَرْضِ مُخْتَلَفًا أَلُو الله ﴾. «ما» بدون تخصيص شيء بعينه، نباتًا كان أو حيوانًا أو غيره. . فهنا ينطلق الخيال يتتبع كل ما ذرأ الله في الأرض من الأشياء المختلفة الألوان، فتصبح هذه الأشياء حية في الوجدان، وتتخذ صورة أخرى غير ما كانت عليه في عهد التبلد والنسيان.

ثم يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا

وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ .

هل يمكن أن يمر الإنسان بالبحر بعد قراءة هذه الآية دون أن يتحرك وجدانه؟

إن البحر هنا كله حركة وحياة، مرتبط بحس الإنسان بصلات قوية، فمنه يستخرج اللحم الطرى ليأكل، والحلية ليتزين، وفيه تمخر الفلك لتنقل البضائع والأرزاق. إنه ليس ماء وأمواجًا فحسب، إنه عالم كامل ملىء بالحركة والنشاط، وكله من فضل الله. أفلا نشكر الله على فضله؟

ثم يذكر السياق من المشاهد الكونية الجبال والأنهار والطرق والعلامات والنجوم بذات الأسلوب الذي يلفت إليها الحس ويحرك الخيال، ويذكر في كل مرة بأنها نعمة من نعم الله على الإنسان.

وبعد هذا العرض الحى لتلك المشاهد، الذى يخرج الحسّ من تبلّده، فيعود يستعرض الأشياء كأنها جديدة عليه، وينفعل بها ويتحرك معها. بعد هذا العرض كله يعقب بالحقيقة الكبرى التى يريد أن ينبه الإنسان إليها: ﴿ أَفَمَن يَخُلُقُ كَمَن لا يَخُلُقُ ﴾؟

ويجيء السؤال بعد إثارة الوجدان بآيات الله في الكون على هذا النحو، فيتلقى إجابته من داخل النفس مؤكدة لا لبس فيها:

لا يارب! ليس الذي يخلق كالذي لا يخلق! سبحانك أنت الخلاق العظيم.

ويُخْتَم السياق بما يزيد الوجدان إثارة ويزيد النفس ارتباطًا بالله: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نَعْمَةُ اللَّهُ لا تُحْصُوهَا إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾ .

والآن، وقد استعرضنا هذا النموذج مفصلاً، تستطيع على ضوئه أن تقرأ النماذج الأخرى المشابهة في القرآن الكريم، ونكتفي بإثبات نموذجين اثنين منها:

﴿ الْمَسَرُ تِلْكَ آيَاتُ الْكَتَابِ وَالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ الْحَقُّ وَلَكِنَّ أَكْثُرَ النَّاسِ لا يُؤْمنُونَ ۞ اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتَ بِغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ لَوُمنُونَ ۞ اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتَ بِغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لأَجَلِ مُسَمَّى يُدَبِّدُ الأَمْرَ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لَعَلَّكُم بِلِقَاء رَبِّكُمْ لُوقَنُونَ ۞ وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الأَرْضُ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي وَأَنْهَارًا وَمِن كُلِّ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ ثُولِينَ وَاللّهِ مَنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ مُعَلِّ وَاللّهِ مَا يَوْلِينَ وَأَنْهَارًا وَمِن كُلِّ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ

فيه ا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلَكَ لآيَاتِ لِّقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ٣ وَفي الأَرْضِ قَطَعٌ مُّتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابِ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صَنَّوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَان يُسْقَىٰ الأَرْضِ قَطَعٌ مُّتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابِ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صَنَّوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَان يُسْقَىٰ بِمَاء وَاحِد وَنُفَضِّلُ بَعْضَ هَا عَلَىٰ بَعْضٍ فِي الأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمَ يَعْقُلُونَ ﴾ الراحد: ١ - ٤٤].

﴿ فَسُبْحَانَ اللّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ آ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَعَشَيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ آ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيَّ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيَّ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيَّ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيَّ وَيَخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ وَيَعْلَ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا وَكَذَلكَ تُخْرَجُونَ ﴿ آ وَمَنْ آيَاتِه أَنْ خَلَقَ لَكُم مَنْ أَنْفُسكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَشَرَّ تَنتَشرُونَ وَنَ ﴿ وَمَنْ آيَاتِه خَلْقُ السَّمَواتِ بَيْنَكُم مَّوَذَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلكَ لآيَاتِ لقَوْم يَتَفَكّرُونَ ﴿ آ وَمَنْ آيَاتِه خَلْقُ السَّمَواتِ مَنْ اللَّمْ وَالْمَرْقِ وَاللّهُ وَالنّهَارِ وَابْتَغَا وُكُم مِن فَضْله إِنَّ فِي ذَلكَ لآيَاتَ للْعَالمَينَ ﴿ آ وَمِنْ آيَاتِه مَنْ فَضْله إِنَّ فِي ذَلكَ لآيَاتَ لَلْعَالمَينَ وَآ وَمَنْ آيَاتِه مَنْ فَضْله إِنَّ فِي ذَلكَ لآيَاتَ لَلْعَالمَينَ وَآ وَمَنْ آيَاتِه مَنْ فَضْله إِنَّ فِي ذَلكَ لآيَاتَ لَقُومُ يَسْمَعُونَ ﴿ آ وَمَنْ آيَاتِه مَنْ فَضْله إِنَّ فِي ذَلكَ لآيَاتَ لَلْعَالمَينَ وَآ وَمَنْ آيَاتِه مَنْ فَضْله إِنَّ فِي ذَلكَ لآيَاتَ لَقُومُ يَسْمَعُونَ وَآ ﴿ وَمَنْ آيَاتِه مَنَا مُكُم بِاللّيْلُ وَالنَّهُ إِنَّ الْمَعْمَ وَيُنَوْلُ مَنَ السَّمَاءَ مَاءً فَيُحْيِيِّ بِهِ الْأَرْضَ بِعُدَ مَوْتِهَا إِنَّ فَي ذَلكَ لآيَاتِ لَقُومُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمْوهِ ثُمُّ إِذَا لَكَ عَلَى السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمُوهُ وَمُ يَعْفُونَ ﴿ وَمَنْ آيَاتُهُ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمْوهِ ثُمَّ إِذَا لَكَ مُومَا لَكُ مَا لَكُ مُومَ اللّهُ مَا لَكُمْ وَعُومً مَنْ الْأَرْضُ بِأَمْوهِ ثُمُ إِنَا لَقُومُ مِنْ فَاللّهُ الْمَالِ وَاللّهُ وَالْمُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِمُ وَاللّهُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِي وَاللّهُ الْمُلْوِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمُعْمِ الْمُولِ الْمُولِ الْمَالِقُ الْمُعْلِقُ الْمَالِقُلُولُ الْمَالْمُ الْمَالِقُ الْمَالِ الْمَالِقُولُ الْمُعْلَقُ الْمُلْكُولُ الْمُلْولِقُ الْمُعُولُ الْمُولِمُ الْمَالِعُولُ الْمُعْلِقُ الْمَالِقُ الْمَالُولُ الْمُ

#### ٢ ـ ظاهرة الموت والحياة:

يتحدث القرآن كثيرًا عن ظاهرة الموت والحياة ليهز الوجدان بهذه الظاهرة المعجزة التى كشيرًا ما يمر الإنسان بها دون أن يلتفت إليها، أو دون أن يعطيها حقها من الاهتمام، مع أنها جديرة \_ حين يلتفت إليها \_ أن تبعث في نفسه هذا التساؤل: من الذي خلق الحياة في الخلية الحية سواء أكانت نباتية أم حيوانية أم إنسانية؟ أي قدرة معجزة هي التي جعلت تلك الخلية تتحرك وتنمو وتكبر وتتشكل في أشكال شتى؟ أمن ذات نفسها؟ فلماذا إذن لا تتصرف الخلية الميتة على نفس الصورة؟! أليس هناك سر معجز في هذه الخلية الحية؟ أليس الخالق سبحانه هو الذي أودع فيها ذلك السر المعجز: سر الحياة؟!

ثم حين تموت تلك الخلية الحية، ويمـوت الكائن الحـى: أين تذهب الحياة التى كانت سارية فيه؟ إننا نقـول في بساطة إن ذلك الـكائن قد مات، سواء أكان نباتًا أم حيوانًا أم إنسانًا. ولكن هـل الأمر بهذه البساطة في الحقيـقة؟ أليست ذات القدرة

المعجزة الـتى وهبت الحياة للـكائن الحي هي التي استـردتها منه وتركتـه ميـتًا بلا حياة؟!

إن العلم يحدثنا عن بعض مظاهر الحياة والموت، يقول لنا إن مظاهر الحياة فى الكائن الحى أنه يتغذى، وأنه ينمو، وأنه يتحرك، وأنه يتكاثر.. ويقول لنا إن موت الكائن الحى هو وقف تلك الأعمال كلها، فلا يعود يتغذى أو ينمو أو يتحرك أو يتكاثر..

نعم ا ولكن العلم لم يقل لنا، ولا يستطيع حتى اللحظة أن يقول لنا ما سر الحياة ذاتها، وما الذي يجعل الخلية الحية تتصرف على هذا النحو، وعلى هذا النحو بالذات؟

ثم إذا سألنا العلم: لماذا تموت الخلية ولا تظل حية أبدًا؟! لم يستطع أن يجيبنا إلا بأن الخلية تهرم وتضعف ثم تموت! نعم! ولكن لماذا يحدث ذلك؟! لماذا لا تستمر في الحياة؟ إن كل كائن حي يتشبث بالحياة ولا يحب أن يموت أبدًا. حتى الذبابة إذا أردت أن تقتلها تفر منك لتبعد عن الموت. ولكن لماذا تموت كل الكائنات؟ ترى لو كان أمر حياتها بيدها هل كانت تتخلى عن الحياة أبدًا؟ كلا! ولكنها تموت لأن الله قضى عليها الموت! وهذا هو السر الحقيقي وراء كل الأسباب الظاهرة للعين!

الموت والحياة إذن كلاهما من عند الله. كلاهما مشيئة ربانية وقدر رباني.

وهذا هو الذي يغيب عن الوجدان حين يتبلد حسّ الإنسان على المساهد المكرورة. ويغيب عن العقل حين تنطمس بصيرة الإنسان لسبب من الأسباب الكثيرة التي ذكرناها من قبل، فيقول كما يحكى القرآن عن الدهريين(١): ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيًا وَمَا يُهْلُكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ ﴾ [الجاثية: ٢٤].

أو يقول إن «الطبيعة» هي التي تخلق الحياة وتسلبها من الكائن الحي كما يقول دارون!

ويجىء القرآن فيزيل تلك الغشاوة عن النفوس، ويتحدث عن ظاهرة الموت والحياة حديثًا يهز الوجدان فيصحو من تبلده، ويتيقظ لحقيقة الألوهية التي يرجع إليها الموت والحياة.

<sup>(</sup>١) أطلق عليهم اسم الدهريين الأنهم قالوا: ﴿ وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ ﴾ فنسبوا الموت للدهر بدلاً من الله. كما أنهم أنكروا أن الله يبعث الموتى.

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لَيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ ۞ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَات طَبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُت فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ۞ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ۞ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَلُ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ۞ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ۞ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَلُ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ۞ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَلَ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ۞ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَلَ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ۞ ثُمَّ الْجَعِ الْبَصَرَ هَلْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَىٰ الْبَصَرُ خَاسِمًا وَهُو حَسِيرٌ ﴾ [الملك: ١ - ٤].

فالله الذي بيده الملك، والذي هو على كل شيء قدير، هو الذي خلق الموت والحياة، وما يستطيع غيره سبحانه أن يخلق الموت والحياة، فهما بأسرارهما المعجزة ـ لا يقدر عليهما إلا من كان بيده ملك كل شيء، وكانت له القدرة التي لا يحدها شيء، ولا يعجزها شيء!

وهذا الإله القادر \_ سبحانه \_ الذى خلق الموت والحياة بقدرته، قد خلقهما لحكمة ليَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾، فاقتضت مشيئته أن يعيش الإنسان فترة معينة من الزمن على هذه الأرض، يعمل فيها وينشط ويتحرك ثم يموت، ليب عن مرة أخرى ويُحاسب على أعماله. وكذلك قضى \_ لحكمة يريدها \_ أن تموت الكائنات الحية كلها بعد فترة معينة من الحياة، هو الذى يقدرها سبحانه لكل واحد من الأحياء، التي تبلغ ملايين الملايين من المخلوقات منذ أنشأ الله الحياة على الأرض، إلى أن تقوم الساعة في اليوم الموعود.

والسياق القرآنى يلفت النظر إلى ظاهرة الحياة والموت فى وسط الحديث عن آيات القدرة فى الكون، ليوقظ الحس المتبلد إلى أن هذه الظاهرة من الضخاصة والإعجاز بحيث تقترن بآيات الحلق المعجزة التى لا يقدر عليها إلا الله، فسمن قبلها أشار إلى أن الله بيده الملك وأنه على كل شىء قدير، ومن بعدها يعود إلى ذكر الحلق: في الله بيده الملك وأنه على كل شىء قدير، ومن بعدها يعود إلى ذكر الحلق: في الله يخلق سبع سموات طباقًا في ثم حين يقول: هما ترى في خلق الرَّحْمَنِ من تُفاوُت في، فهو يدعو الإنسان إلى النظر في الكون الواسع، يتملاه بخياله، ويتأمل في هذا الحلق الذي خلقه فيه بفكره، ليرى: هل هناك اضطراب أو خلل أو نقص في هذا الحلق الذي خلقه الله؟: ﴿ فَارْجِعِ الْبَصَرِ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴾؟

وحين يتملى الإنسان ببصره وخياله وفكره هذا الكون الواسع وآيات القدرة فيه، ينفعل وجدانه بعظمة الله، وقدرته المعجزة، فإذا السياق القرآنى يُطالبه بأن يرجع البصر كرة أخرى، ليبحث عن النقص أو الخلل في خلق الله! فهل يستطيع شيئًا من ذلك؟ أم يعود البصر عاجزًا حسيرًا لا يقدر على هذه المهمة: ﴿يَنقَلِبُ إِلَيْكُ

الْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾! وعندئذ يكون الوجدان قد بلغ أقصى انفعاله، ووصل إلى غاية تأثّره، فسيقسر إقرارًا لا مهسرب له منه بعظمة الله وجسلاله، وقدرته التي لا تحدها حدود.

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن سُلالَة مِّن طِين (١٦) ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارِ مُّكِين (١٦) ثُمَّ خَلَقْنَا النُطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُصَّنَعُةً فَخَلَقْنَا الْمُصْغَةَ عِظَامًا فَكَسوْنَا الْعَظَامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالقِينَ (١٤) ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ (١٥) ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالقِينَ (١٤) ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ (١٥) وَلَقَدْ خَلَقَنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَاثِقَ وَمَا كُنَا عَنِ الْخَلْقِ غَافِلِينَ (١٤) وَلَقَدْ خَلَقَنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَاثِقَ وَمَا كُنَا عَنِ الْخَلْقِ غَافِلِينَ (١٤) وَأَنْفَ مَن السَّمَاء مَاءً بِقَدَر فَأَسْكَنَاهُ فِي الأَرْضَ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَاب بِهِ لَقَادَرُونَ (١٨) فَأَنشَأْنَا لَكُم بِهِ جَنَّاتٍ مِّن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ لَكُمْ فِيهَا فَوَاكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا لَقَادَرُونَ (١٨) فَأَنشَأْنَا لَكُم بِهِ جَنَّاتٍ مِّن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ لَكُمْ فِيهَا فَوَاكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْها تَأْكُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٢ ـ ١٩].

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الأَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا مُّخْتَلَفًا أَلُوالُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَامًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لأُولِي الأَلْبَابِ ﴾ [الزمر: ٢١].

\* \* \*

#### ٣-الرزق:

من أشد الأمور التي تربط القلب المؤمن بالله، بينما يغفل عنها الحس المتبلد، أمر الرزق الذي يجريه الله على الإنسان من السماء والأرض.

فالمؤمن يشعر شعورًا دائمًا بفضل الله عليه ورحمته؛ لأن الرزق الذي يفيضه الله على الإنسان دائم لا ينقطع، ولو انقطع لحظة واحدة لما أمكن للإنسان أن يعيش.

وقد نتصور أحيانًا أن الرزق محصور في الطعام والشراب، أو الملبس والمسكن، أو المال الذي نشترى به الأشياء، ولكن الرزق في الحقيقة أوسع من هذا بكثير، لا يمكن للإنسان أن يحصيه: ﴿ وَإِنْ تَعَدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا ﴾ [النحل: ١٨].

فهل خطر ببالك أن الهواء الذى تتنفسه مكون من عناصر رتبت ترتببًا ربانيًا بنسب معينة لتجعل الحياة صالحة على ظهر الأرض، وأنه لو قلت نسبة الأكسجين في الهواء لتعذرت الحياة، ولو زادت لاشتعل كل ما على الأرض؟!

وهل خطر ببالك أن الجاذبية القائمة بين الأرض والشمس من جهة، وبين الأرض والقمر من جهة أخرى قد قدرها الله سبحانه بحسبان دقيق: ﴿الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانَ ﴾ [الرحمن: ٥]. بحيث إنه لو كان جذب الشمس للأرض أكبر من قدره الحالى لاقتربت من الشمس أكثر، وصارت الحرارة عليها لا تُطاق، فماتت كل الأحياء، ولو كان جذبها للأرض أقل لابتعدت عن الشمس أكثر، فصارت البرودة عليها لا تُطاق، ولماتت كل الأحياء؟! وأنه لو اقترب القمر إلى الأرض فزادت الجاذبية بينه وبينها لطغى الماء وقت المد فأغرق كل سطح الأرض وأهلك كل الأحياء؟!

وهل عرفت أن دورة الليل والنهار لازمة لحياة الأحياء، ولولاها ما استقامت الحياة ولا ترعموعت الأرض، لأن الكائنات الحية كلها تحتاج إلى وقت تسكن فيه، ووقت من نوع آخر تنشط فيه؟

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقَيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِضِيَاء أَفَلا تَسْمَعُونَ (آ) قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمَ الْقَيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّه يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ (آ) وَمِن رَّحْمَته جَعَلَ اللَّهَ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ (آ) وَمِن رَّحْمَته جَعَلَ اللَّهَ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ (آ) وَمِن رَّحْمَته جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَعُوا مِن فَضَلْهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [القصص: لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَعُوا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [القصص: ٢٧ – ٢٧].

ذلك \_ وغيره \_ من ألوان الرزق التي ننساها أحيانًا ونحن نعدد الأرزاق التي أفاضها الله على الإنسان، هي \_ إلى جانب أنواع الرزق الأخرى \_ نعم ربانية يذكرها القلب المؤمن بالحمد والشكر. ولكن الحس المتبلد يمر عليها بغير التفات، أو يجنح به الغرور أحيانًا أن يقول كما يروى القرآن عن قارون: ﴿قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ عندي ﴾ [القصص: ٧٨].

أى حصلته بقدرتي وجهدي لا من عند الله!

لذلك يعرض القرآن موضوع الرزق بطريقة تهز الوجدان المتبلد ليستيقط إلى الحقيقة، وهي أن الله هو الرزاق ذو القوة المتين، وأن الأرزاق كلها من عند الله، وأن الإنسان مهما بذل من جهد فهو لا ينشئها في الحقيقة، إنما يعمل فيها بسّنة الله ومشيئته، ولكن المنشىء هو الله:

﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ (١٣) أَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ (١٣) لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطَامًا فَظَلْتُمْ (١) تَفَكَّهُ وِنَ (٢) (٥٠) إِنَّا لَمُخْرَمُونَ (٣٦) (٣) بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ (٣٦) أَفَتُم أَنْوَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ أَمْ نَحْنُ الْمُنزُلُونَ (٣٦) لَوْ الْمُرَّنِ أَمْ نَحْنُ الْمُنزُلُونَ (٣٦) لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا (٤) فَلُولا تَشْكُرُونَ (٣) أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ (٣) أَأَنتُمْ أَنشَأْتُمْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا (٤) فَلُولا تَشْكُرُونَ (٣) أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ (٣) أَأَنتُمْ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنشَعُونَ (٣٧) نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِلْمُقْوِينَ (٥) (٣٧) فَسَبِحْ بِاسْمِ رَبِكَ الْعَظِيمِ ﴾ [الواقعة: ٣٠ ـ ٤٧].

إن الإنسان يحرث الأرض ويلقى البذور فيها فيخيل إليه أنه هو الذى زرع! أى أنه هو الذى أنبت الزرع! فيها حقيقة هو الذى يصنع ذلك؟ وهل هناك قوة فى الوجود كله \_ إلا القدرة الربانية المعجزة \_ تستطيع أن تحرك البذرة للنمو، وتخرج منها ذلك الزرع المختلف الألوان والأشكال والطعوم؟ ترى لو أن الله لم يودع هذه البذرة سر الحياة، هل كان أهل الأرض جميعًا يستطيعون أن يحركوها من مكمنها لتنمو وتشمر؟! من أجل ذلك يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ أَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزّارِعُونَ ﴾؟ ثم يلفت الحس إلى جانب آخر من المسألة يغفل عنه الإنسان حين يتبلد حسه على المشهد المكرور، فينسى ما فيه من إعجاز الله القدير، إن الإنسان تعود أن يرى الزرع ناميًا ينتقل من مرحلة إلى مرحلة حتى تطلع الثمرة، فيظن \_ فى غفلته \_ يرى الزرع ناميًا ينتقل من ترحلة إلى مرحلة حتى تطلع الثمرة، فيظن \_ فى غفلته \_ تخرج له الثمرة، وينسى أن الله هو الذى يخرجها له، من أجل ذلك يقول الله له: تخرج له الثمرة، وينسى أن الله هو الذى يخرجها له، من أجل ذلك يقول الله له: مَنْ أُجلُ وَنُ شَاء لَلهُ لم ينبته أصلاً، ولو شاء كذلك أنبته ثم جعله حطامًا دون أن يثمرا ولو حدث ذلك لظللتم تقلبون القول بينكم، تقولون: غرمنا جهدنا دون أن يثمرا ولو حدث ذلك لظللتم تقلبون القول بينكم، تقولون: غرمنا جهدنا ومالنا ولم يثمر الزرع، أو تقولون: وقع علينا الحرمان!

والإنسان يرى الماء نازلاً من السماء ولكنه يغفل \_ حين يتبلَّد حسُّه \_ عن أن الله هو الذي أنزله، فيتوهم أنه ينزل هكذا من تلقاء نفسه، أو قد يصيبه الغرور كما وقع

 <sup>(</sup>۱) أى فظللتم.
 (۲) أى تقلبون القول من حيرتكم وحسرتكم.

<sup>(</sup>٣) أى غارمون. (٤) أى شديد الملوحة.

<sup>(</sup>٥) أي المسافرين.

من الإنسان المعاصر الذي يعيش في الجاهلية الحديثة المسيطرة على الناس في أوربا مع كل ما عندهم من التقدم المادي، فيظن أنه هو الذي ينزل المطر من السماء؛ لأنه استطاع أحيانًا أن يلقى مواد معينة بالطائرات فوق السحب فيسقط المطر!

يغفل هؤلاء وهؤلاء عن الحقيقة، وهي أن الله سبحانه وتعالى هو الذي ينزل المطر في الحقيقة، بمشيئته وقدره، وبالسُّنة التي أودعها في الكون لتؤدى إلى تحقيق مشيئة الله وقدره. فإذا كان بخار الماء يتثاقل حين يبرد السحاب في طبقات الجو العليا، أو حين يصطدم السحاب بجبل مرتفع، فلا يعود الهواء قادرًا على حمله، فينزل في صورة مطر. فمن الذي صنع ذلك كله؟ من الذي جعل هذا من طبيعة بخار الماء؟ ترى لو أن الله لم يودع بخار الماء هذه الخصائص أكان المطر ينزل من تقاء نفسه حين يتكاثف؟! وإذا كان إلقاء بعض المواد على السحاب بالطائرات يؤدى ذات الهدف فيجعل بخار الماء يبرد فيتكاثف فيثقل فينزل في الصورة التي يسمونها «المطر الصناعي»! فهل كانت طائرات الأرض كلها، والبشر جميعًا يقدرون على شيء من ذلك لو لم يسخر الله الماء لينزل من السماء إلى الأرض بحسب سنن معينة أودعها فيه (۱)؟!

ومرة أخرى يلفت القرآن الحسّ إلى جانب آخر من المسألة، فإن المطر ينزل في صورة ماء عذب سائغ للشراب، فيظن الحسّ الغافل أنه ينزل على هذه الصورة من تلقاء نفسه! فيذكّره القرآن بالحقيقة، إن الله هو الذي أنزله في صورته العذبة تلك رحمة منه بخلقه، وإنه لو شاء لجعله مالحًا شديد الملوحة لا يصلح للشرب ولا لتنمية النبات. أفلا يستحق الله الشكر على نعمته تلك؟

والإنسان يوقد النار وينسى قدرة الخالق من ورائها، حين يراها ميسَّرة بين يديه يشعلها حين يشاء. فمن أنشأ الشجرة التي تتوهج منها النار؟ أليس هو الله سبحانه وتعالى الخالق المنعم الوهاب؟ وما يصدق على الشجرة يصدق على غيرها من ألوان الوقود الموجود اليوم. . كله من عند الله.

<sup>(</sup>۱) عن زيد بن خالد الجهني أنه قال: صلى بنا رسول الله عَيْنِ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وركم ؟ قالوا: الله ورحمته ورسوله أعلم. قال: «قال: أصبح من عبادى مؤمن وكافر، فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فـذلك مؤمن بى وكافر بالكواكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكـذا فذلك كافر بى مـؤمن بالكواكب». رواه البخارى.

ثم يذكِّر القرآن الإنسان بجانب آخـر من المسألة: إن الله قد جعل هذه النار التي يوقـدها الإنسان في الأرض تذكـرةً تذكِّره بالنار الـكبرى التي تنتظره في الآخـرة لو عصى الله، في ذات الوقـت الذي جعلها مـتاعًا للمـسافرين المحـتاجين للدفء ولما ينضجون عليه الطعام.

وينتهى السياق حين يهز الوجدان بذلك العرض كله بدعوة الإنسان \_ وهو فى حالة تأثره وانفعاله الوجدانى \_ أن يسبح باسم ربه العظيم، الذى أفاض عليه كل تلك الأرزاق!

﴿ قُلِ لَعَبَادِيَ الَّذِينَ آمَنُوا يُقِيمُوا الصَّلاةَ ويُنفقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيةً مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوَّمٌ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلا خِلالًا (١) (٣) الله الذي خَلَقَ السَّمَوَات وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَات رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجَرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَائِبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَسَخَرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَاللَّهَارَ (٣٣) وَسَخَرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ (٣٣) وَآتَاكُم مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظُلُومٌ كَفَّارٌ ﴾ [إبراهيم: ٣١ \_ ٣٤].

﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُم مِّمًا فِي بُطُونِه مِن بَيْنِ فَرْثُ وَدَم لَّبَنَا خَالِصًا سَائِغًا لِلشَّارِبِينَ (٣٦) وَمِن ثَمَرَات النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخَذُونَ مِنْهُ سَكَرًا ورَزُقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْم يَعْقَلُونَ (٣٧) وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخذي مِنَ الْجَبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّمَرَاتَ فَاسْلُكِي مِن الْجَبَالِ بُيُوتًا وَمَنَ الشَّمَرَاتَ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكَ ذُلُلاً وَمِنَ الشَّمَرَاتَ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكَ ذُلُلاً يَتُوم مِن بُطُونَهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفٌ أَلُوانَهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْم يَتَفَكّرُونَ ﴾ [النحل: ٦٦ - ٢٦].

#### ٤ - الأحداث الجارية:

تجرى الأحداث حول الإنسان وفي خاصة نفسه من مولده إلى مماته. بعضها أحداث كونية كالليل والنهار وتعاقبهما المستمر، وطلوع الشمس وغروبها، وطلوع القمر وتدرج أوجهه من أول الشهر حتى يكون بدرًا ثم يتضاءل حتى يختفى، والسحاب والمطر والبرق والرعد وتعاقب الفصول. والخ. وبعضها أحداث في

<sup>(</sup>١) أي صداقات وروابط تربط بين الناس.

محيط البشر من مسلاد وموت، وصحة وضعف، وطفولة وشباب وكهولة وشيخوخة، وغنى وفقر، وعز وذل. إلخ.

# • أثر الأحداث التي تجرى في الحياة على المؤمن:

قر هذه الأحداث على المؤمن فيجد لنفسه فيها عبرة، يعلم أن من وراثها تدبيرًا حكيمًا لإله حكيم، هو الذي يجرى الأحداث بعلمه وحكمته وقدرته، وهو الذي يدبر أمر الكون كله، فلا يحدث في هذا الكون الهائل العريض إلا ما يريده الله، ولا يتم أمر من أمور الكون إلا على الصورة التي يريدها الله.

# • أثر الأحداث التي تجرى في الحياة على الغافل:

أمًّا الغافل المتبلّد الحسّ في مر بهذه الأحداث، سواء منها الأحداث الكونية أو الأحداث التي تقع في محيط البشر، دون أن يتنبّه من غفلته، ودون أن يتنبقظ لما فيها من دلالة على وجود الله، وتفرّده بالملك في هذا الكون، وتفرّده بتدبير الأمر كله، ومن ثم تمر به الأحداث وهو سادر في غفلته لا يفيق!

ويجيء القرآن فيهزه من غفلته هزًا ليطلع على الحقيقة الكامنة وراء الأحداث! وكما يُعالج القرآن آيات الله في الكون، وظاهرة الموت والحياة، وجريان الرزق، فيحيلها جديدة حية كأنما يتلقاها الإنسان لأول مرة، كذلك يعالج أمر الأحداث الجارية بما يزيل عن النفس غشاوتها، ويزيل عن المشاعر تبلدها، فينفعل الوجدان ويتأثر، ويتيقظ القلب ويستشعر.

﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثُّ الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضِ لِآيَاتٍ لِقَوْمٍ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةً وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ والسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقُلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤].

فى هذه الآية الواحدة يلفت القرآن الحسّ البشرى إلى مجموعة كبيرة من الأحداث الكونية التى يمر بها الإنسان الغافل دون تنبّه إلى دلالتها، بحكم الإلف والعادة. ولكن القرآن يوقظ هذا الحسّ المتبلّد ليرى هذه الآيات الكونية ويدرك أنها لا يمكن أن تحدث من تلقاء نفسها، ولكنّ وراءها تدبيرًا وحكمة.

وإذا تدبرنا الآية نجد أن القرآن يصل إلى الغاية المقصودة ـ وهي إيقاظ الحس المتبلد ـ بطريقتين في آن واحد:

الأولى: هى حشد عدد كبير من الأحداث الجارية فى معرض واحد، فهناك السماوات والأرض، وهناك اختلاف الليل والنهار (بمعنى تعاقبهما المستمر، وبمعنى اختلاف طولهما على مدار الفصول)، وهناك جريان السفن فى البحر، وهناك المطر النازل من السماء، والحياة النابتة فى الأرض، والدواب المنبشة فى أرجائها، وهناك تصريف الرياح، وهناك جريان السحاب المعلق بين السماء والأرض. . وهذا الحشد ذاته يوقظ الحس". فقد يتبلد هذا الحس فلا يلتفت لتلك الأحداث الجارية وهي فرادى، كل منها يقع على حدة فى وقت منفصل عن الآخر، ولكنها حين تُحشد هكذا وتُعْرض بهذا التوالى وبذلك التجمع فإن الحس لابد أن يستيقظ، وهو يتتبعها بخياله واحدة إثر الأخرى، فلا يجد فرصة يغفل فيها أو يستنيم، وهى تلاحقه بهذه السرعة، لا يكاد ينتهى من تتبع واحدة حتى تكون الأخرى قد لحقته!

والثانية: هى ربط الوجدان بهذه الأحداث عن طريق لفت الحس إلى الحركة الدائبة فى هذا الكون. فالمشهد الثابت الذى لا يتحرك قد يسهل على الحس أن يتعود عليه في تبلّد ولا يعود المشهد يثيره. أما الحركة المستمرة فلا يمكن للحس أن يتبلد إراءها، ولابد أن يلتفت ويتيقظ.

فالآية تبدأ بخلق السماوات والأرض، وهو حدث قديم لم يشهده الإنسان ولكنه يرى آثاره ماثلة أمامه. ولكن السياق القرآنى لا يدع صورة الخلق ساكنة أمام الحس بل يحرك الصورة بتحريك مفرداتها. فالليل والنهار يدوران ويختلف طولهما فى آثناء تعاقبهما المستمر، والفلك تجرى فى البحر بما ينفع الناس، والماء النازل من السماء يتسم بالحركة كذلك، وهى حركة النزول نحو الأرض. ولكن الحركة لا تنتهى هنا، فمن هذا المطر النازل يخرج النبات الحي من الأرض التي كانت مجدبة من قبل، والتعبير القرآنى يقول: ﴿ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بِعْدُ مَوْتِها ﴾ فيصور الأرض من قبل، والتعبير القرآنى يقول: ﴿ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدُ مَوْتِها ﴾ فيصور الأرض كانت ميتة فتحركت بالحياة بعد نزول المطر، كما يقول فى سورة الحج: ﴿ وَتَرَى كَانَت مِيتَة فَاذَا أَنزَلنا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِ يجٍ ﴾ الأرض هامدة فإذا أنزَلنا عليها الماء اهتزَتْ وربَتْ والتعبير القرآنى يقول: ﴿ وَبَتْ فِيها تسعي تأكل النبات الذى أخرجته الأرض بالمطر، والتعبير القرآنى يقول: ﴿ وَبَتْ فِيها مِن كُلِّ دَابَةٍ ﴾ والبث حركة فى جميع الاتجاهات فى وقت واحد. ثم يجيء ذكر

الرياح وهي متحركة بطبيعة الحال، فإنها لا تسمى رياحًا إلا إذا تحركت حركة شديدة ملموسة. وأخيرًا يذكر السحاب متحركًا كذلك مسخرًا بين السماء والأرض، وهكذا تشمل الحركة كل الكائنات، ويتملاها الحسّ في حركتها الدائبة فينفعل بها ويتحرك معها.

ولا تنس كذلك أن التعبير القرآنى يلفت الحس البشرى فى أثناء عرض هذه الحركة المستمرة إلى الله سبحانه وتعالى، الذى تحرك قدرته كل هذه الأحداث: ﴿ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ هَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ هَابَّةً ﴾، وهكذا يذكر لفظ الجلالة الصريح مرة ويعود الضمير عليه مرتين متواليتين بعد قوله ﴿ فَأَحْيَا ﴾ وقوله ﴿ وَبَثُ ﴾، ثم يلفت إليه الحس مرتين أخريين فى قوله تعالى: ﴿ وَتَصْرِيفُ الرّياحِ ﴾ وقوله: ﴿ والسّحابِ المُسخّرِ ﴾، إذ الإشارة واضحة إلى أن الذى يصرّف الرياح هو الله، والذى يسخّر السحاب هو الله.

وبهذه الوسائل كلها يوقظ القرآن وجدان البشر إلى الأحداث الجارية في بنية الكون وفي حياة الناس.

﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مَمَّن تَشَاءُ وَتُعزُّ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مَمَّن تَشَاءُ وَتُعزُّ مَن تَشَاءُ وَتُخرِجُ النَّهَارِ وَتُخرِجُ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ (٢٦) تُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيتِ وَتُخْرِجُ الْمَيتِ وَتُخْرِجُ الْمَيتِ مِنَ الْحَيِّ وَتَرْزُقُ مَن تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [ آل عمران: ٢٦، ٢٧].

﴿ اللّهُ الّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتُثيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كَسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مَنْ خَلاله فَإِذَا أَصَابَ به مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِه إِذَا هُمْ يَسْتَبْشُرُونَ ﴿ ٤ فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُبُ مَنْ خَلاله فَإِذَا أَصَابَ به مَن قَبْلَه لَمُبْلِسِينَ ﴿ ٤ فَانَظُرْ إِلَىٰ آثَارِ رَحْمَتِ اللّهِ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلِ أَن يُنزَل عَلَيْهِم مِن قَبْلَه لَمُبْلِسِينَ ﴿ ٤ فَانَظُر إِلَىٰ آثَارِ رَحْمَتِ اللّهِ كَيْفُ يُحْيِي الْأَرْضَ بَعْد مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمَحْيِي الْمَوْتَىٰ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْ قَديرٌ ﴿ ٤ كَيْفُ لَهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَلَقُلُوا مِنْ بَعْده يَكَفُرُونَ ﴿ ٥ فَإِنّكَ لا تُسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلا تَسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلا تَسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلا تَسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلا مَدْبُولِينَ ﴿ ٥ وَمَا أَنتَ بِهَادِ الْعُمْي عَن ضَلالَتِهِمْ إِن تُسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلا مَدْبُولِينَ ﴿ ٥ وَمَا أَنتَ بِهَادِ الْعُمْي عَن ضَلالَتِهِمْ إِن تُسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلا مَنْ بَعْد وَهُو الْعَلِيمُ اللّهُ الّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْف ثُمُ جَعَلَ مِنْ بَعْد وَهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ وَمَا اللّهُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْف ثُمُ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ وَمَا اللهُ اللّذِي خَلَق مَا يَشَاءُ وَهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ وَمُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ وَمُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ عَلَى مَا يَشَاءُ وَهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ [الروم: ٨٤ \_ ٤٥].

## ٥ \_ علم الله الشامل للغيب:

يتشوق الإنسان دائمًا إلى معرفة الغيب، يحب أن يعرف ماذا سيحدث له في الغد القريب والغد البعيد.

وسواء كان هذا الغيب أملاً منشودًا يسعى الإنسان لتحقيقه، أو كان شيئًا مؤلًا يحب الإنسان أن ينجو منه، أو خيرًا يحب أن يستزيد منه، أو شرًا يحب أن يتخلص منه. . . فهو دائم التطلع إلى معرفة هذا الغيب بأى شكل من الأشكال.

ومع ذلك فإنه لا يستطيع . . يلجأ أحيانًا إلى تفسير ما يرى من رؤى وأحلام، لعلها تكشف له جانبًا من الغيب المجهول . . ويلجأ أحيانًا إلى أحاسيسه الباطنية يحاول أن يستشف المجهول . .

وقد يلجأ - إذا لم يعصمه دينه وإيمانه - إلى العرّافين والعرّافات يحاول أن يستخلص من أفواههم شيئًا عن هذا الغيب. ولكنه مهما فعل يعلم أنه عاجز عن معرفة الغيب، وأن كل محاولاته في هذا السبيل ظنون وحَدْسٌ لا تعتمد على علم، بل بعضها خداع محرم جاء الشارع الكريم يتوعد متعاطيه والمصدّق به.

وعلى هذا يجب أن يؤمن الإنسان بقدرة الله الذى يعرف الغيب كله لأنه سبحانه هو العليم بكل ما في السماوات وما في الأرض، وكل ما حدث في الماضي، ويحدث في الحاضر والمستقبل؛ لأنه سبحانه هو منشئ الأحداث ومجريها في الماضي والحاضر والمستقبل، فهي معلومة له بكل تفصيلاتها، حاضرة عنده سبحانه لا تغيب.

ولكن الإنسان قــد يتبلّد وينسى... عندئذ يحركه القــرآن من تبلّده، ويذكره من غفلته، بطريقة تهز الوجدان هزّا وتجعله لا يستطيع أن يفلت من التأثّر:

﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنشَىٰ وَمَا تَغيضُ الأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءَ عِندَهُ بِمِقْدَارِ ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ ۞ سَوَاءٌ مّنكُم مَّنْ أَسَرَّ الْقَوْلُ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفَ بِاللَّيْلِ وَسَارِبٌ بِالنَّهَارِ ۞ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ﴾ [الرعد: ٨ - ١١].

تدبر هذه الآية الأولى في السياق: هل تصورت أبعادها؟! راجع نفسك جيدًا وتأكد من الأمر..

كلا! إنك لم تتصور كل أبعادها، وأغلب الظن أنك لن تستطيع! هل تصورت ﴿ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنثَىٰ ﴾؟

إن السياق لم يحدد أى الإناث بالذات، فالتعبير يشمل إناث الإنسان، وإناث الحيسوان، وإناث الحيسوان، وإناث الحيسوان، وإناث الطير، وإناث الطير، وإناث الطير، وإناث الأسماك في البحر، وإناث الخسرات والهوام... فهل تصورت ومع ذلك فلنفترض أن السياق اقتصر على إناث الإنسان فحسب... فهل تصورت الأمر؟

هل تصورت «كم» أنشى من إناث الإنسان على ظهر الأرض؟! هل تـستطيع أن تحصيهن عدّا؟!

وهب أنك استطعت باستخدام كل الوسائل المتاحة لك أن تحصى كم أنثى هناك في كل قارات الأرض، وسهولها وجبالها ووديانها وغاباتها وكهوفها ومغاراتها وقصورها وبيوتها وأكواخها وخيامها وجزرها النائية ومدنها المعسمورة. فما الذي أحصيته؟ إنه عدد الإناث الأحياء اليوم في جيلك هذا الذي تعيش فيه! فكيف بكل الإناث اللواتي عشن منذ بدء الخليقة حتى ذلك الجيل؟ وكيف بكل الإناث اللواتي سيعشن من بعد إلى زمن لا يعلمه إلا الله؟!

هل يقدر على إحصائهن إلا الله؟!

وهذه مرحلة واحدة من هذا الأمر الهائل الذى تصورت لأول وهلة أنك أحطت بأبعاده!

فلننتقل \_ بخيالنا \_ إلى مرحلة تالية: ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنثَىٰ ﴾ .

هذه «كل أنثى» تحمل في بطنها جنينًا... فهل تتبّعت الأمر بخيالك لتعلم أي شيء هو الذي أحاط به علم الله؟!

هل تتبعت بخيالك «أنواع المعلومات» التي يعلمها الله عن كل جنين من هذه الأجنة؟!

ذكر أم أنثى؟! ما لونه؟ أبيض أم أسود أم أحمر أم أصفر...؟ ما شكله؟ ما فسماته؟ كيف أنفه؟ كيف فمه؟ كيف عيناه؟ ما لون عينيه؟ ما لون شعره؟ جميل الطلعة أم غير جميل؟ ما طوله؟ ما حجمه؟ في أى مرحلة هو من مراحل نموه: نطفة؟ أم مضغة؟ أم ..؟ أم ...؟

هل انتهت «أنواع المعلومات» عند هذا الحد؟ كلا! لم تنته بعد. .

قد يقف خيالك هنا عاجزًا عن تتبع هذه المعلومات وإحصائها بالنسبة لكل جنين تحمله كل أنثى. ومع ذلك فإن علم الله الشامل، الذى يشملها جميعًا، لا يتوقف عند هذا الحد.. بل يشمل «معلومات» أخرى قد لا تلتفت أنت إليها لأول وهلة.

ما اسم هذا الجنين حين يولد؟ أى ما اسم كل جنين تحمله كل أنثى منذ بدء الخليقة إلى قيام الساعة؟

ما عمره الذى سيقضيه في الأرض؟ هل سيولد حيّا أم ميتًا؟ وإن كان حيّا فكم يعيش؟ ﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُم فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُراب ثُمَّ مِن نُطْفَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِن مُضْغَة مُّخَلَقة وَغَيْر مُخَلَّقة لنُبَيِّنَ لَكُمْ ونُقرُ فِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجُلَ مُسمَّى ثُمَّ نَحْوِجُكُمْ طَفْلاً ثُمَّ لَتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمَنكُم مَّن يُتَوفَىٰ وَمِنكُم مَّن يُردُ إِلَىٰ أَجْلَ مُسمَّى ثُمَّ نَحْوِجُكُمْ طَفْلاً ثُمَّ لَتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمَنكُم مَّن يُتَوفَىٰ وَمِنكُم مَّن يُردُ إِلَىٰ أَرْنَلُ الْعُمُولِ لَكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْد عِلْم شَيْئًا وتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ أَوْزَلُ الْعُمُولَ وَوَبَعَ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ [الحج: ٥].

ما درجة ذكائه؟ ما خصاله التي يحملها؟ طيب أم شرير؟ شجاع أم جبان؟ كريم أم بخيل؟ ما قَدَره المقدور له في الأرض؟ ما الأحداث التي تجرى في حياته؟

ثم . . أخيراً . . أشقى هو أم سعيد . . أى من أصحاب النار أم من أصحاب النعيم (١)؟

إن هذه «بعض» المعلومات التي يشملها علم الله الشامل بالنسبة لكل جنين تحمله كل أنثى من بدء الخليقة إلى قيام الساعة، وغيرها وغيرها كثير لا يحصيه إلا الله. .

فهل تصورت الآن الأمر على حقيقته؟! هل تصورت أبعاد هذه الحقيقة التي تذكرها الآية: ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْملُ كُلُّ أُنثَى ﴾ . .؟

﴿ وَمَا تَغِيضُ (٢) الأَرْحَامُ وَمَا تَرْدَادُ ﴾. يعلم ازديادها بالحمل وغيضها بتفريغ ما تحمل.

<sup>(</sup>۱) عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه قال: حدثنا رسول الله عَلِيْكُم وهو الصدادق المصدوق: "إن أحدكم يجمع في بطن أمه أربعين يومًا ثم يكون في ذلك علقة مثل ذلك ثم يرسل الله الملك فينفخ فيه السروح ويؤمر بأربع كلمات، يكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقى أو سعيد...». رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) أي تنقص وتنكمش.

وعد بخيالك مرة أخرى فتتبع كل أنثى. . وحاول أن تتصور ـ مجرد تصور ـ ما يحيط به علم الله الشامل من حملها وولادتها، وكل مرحلة من مراحل الحمل شهرًا بعد شهر حتى تضع حملها، وتكرار ذلك مع كل أنثى على حِدة، وتكراره على نطاق الأرض كلها وما تحتويه من إناث!

﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَارٍ ﴾ . مرة أخرى هل تصورت أبعاد الأمر؟! ﴿ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ عنده بمقدار . .

لقد تعب خيالك وكدّ ليتـتبع شيئًا واحدًا من كل شيء.. هو ﴿ مَا تَحْمِلُ كُلُّ اللَّهِ عَلَى كُلُّ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

هل تظن أنك تستطيع؟ أنت والبشر جميعًا في كل الأرض؟ ومع ذلك فعلم الله الشامل يعلم «كل شيء». . وليس هذا فحسب، بل إنه يخلق «كل شيء» كذلك بمقدار.

وسواء كان معنى «المقدار» هنا هو القَدر الذى يخلق الله به كل شيء، أو هو «القدر» المحدد لكل شيء، فإن الخيال البشرى يعجز عن مجرد التصور فضلاً عن الإحاطة فضلاً عن الإحصاء!

﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ(١) الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ ﴾. وقد رأيت طرفًا واحدًا من علم الله للغيب، لم يستطع خيالك تتبعه ولا إحصاءه، فكيف بالغيب كله والشهادة؟

والناس حين يسرون القول يتـصورون في غفلتهم أحيانًا أنهم يسرونه على الله! وحين يستَخفُون عن أعين الناس بأعمالهم أو سـرائرهم يظنون أنهم يستخفون كذلك على الله!

ولكن الله يشمل علمه كل الغيب، يستوى عنده المُسِرّ بالقول والجاهر به، والمستخفى والمستعلن على السواء.

﴿ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ ﴾. أي أن هناك ملائكة تتعقب كل أعماله وتسجلها عليه.

﴿ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ﴾ أى بأمر الله.

<sup>(</sup>١) أي الشيء المشهود.

فأين يغيب شيء واحد من أعمال الإنسان عن علم الله؟!

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةً إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ ولا يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩].

﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [لقمان: ٣٤].

张 张 张

### الدليل العقلي

كما يخاطب القرآن الوجدان البشرى ليوقظه إلى حقيقة الألوهية، فإنه كذلك يخاطب العقل البشرى ليفكر ويتدبر، وينظر في آيات الله في الكون، ليعرف دلالتها. وإليك نماذج من الأسئلة التي ترد على العقل ليتفكر ويتدبر.

١ \_ هل يمكن أن يوجد هذا الكون الهائل بغير خالق؟

٢ \_ هل يمكن أن يدبر شئون هذا الكون الضخم إلا إله قادر عليم حكيم؟

٣ \_ هل يمكن أن يكون لهذا الإله شريك في الملك أو شريك في التدبير؟

عجز القدرة المشوثة في تضاعيف الكون تشير بأن هذا الإله يمكن أن يعجز عن أمر من أمور الخلق أو التدبير أو الرزق أو الإحياء أو الإماتة أو البعث أو الجزاء؟

وتلك كلها أمور سبق للقرآن أن خاطب فيها الوجدان، ولكن القرآن يخاطب الإنسان كله: وجدانه وعقله. فكما عرض هذه الأمور كلها على الوجدان عرضًا مؤثرًا ينتهى باقتناع الوجدان وإدراكه لحقيقة الألوهية، فكذلك يعرضها على العقل، يناقشه، ويوقظه للتفكير المنطقى السليم، الذي يؤدى في النهاية إلى الخاية ذاتها، وهي إدراك حقيقة الألوهية، ومن ثم وجوب الإيمان بالله الواحد دون شريك.

والآيات التي تخاطب العقل وتدعموه إلى التأمل والتدبر كثيرة فسى القرآن نجتزئ بذكر نماذج منها:

﴿ وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِدِينَ (٢٠) وَفِي أَنفُ سِكُمْ أَفَ للا تُبْصِرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٠، ٢١].

ولو تأمل الإنسان بعقله الآيات المبثوثة في الأرض، والآيات المبثوثة في النفس لأصابه العجب والذهول لكل آية من هذه الآيات المعجزة، التي تنم كل منها على وجود الخالق سبحانه، وعلى قدرته المعجزة التي لا تقف عند حد.

فالأرض جرم صغير بالنسبة للأجرام السماوية الضخمة التي يزخر بها هذا الكون، لا تعدو أن تكون كحبة الرمل بالنسبة للصحراء الواسعة التي لا يأتي البصر على آخرها. ومع ذلك ففيها \_ على ضآلتها \_ من آيات الله المعجزة ما يعجز الخيال

عن تتبعه فضلاً عن إحصائه، وفيسها من الخصائص التي أودعها الله بها ما تذهل له العقول.

فقد هياها الله وحدها فيما نعلم حتى اليوم من الأجرام الأخرى بخاصية الحياة، وجعل لها من الظروف ما يجعل الحياة عليها محنة الوجود والاستمراد. فكتلتها محسوبة بحساب رباني دقيق يجعل جاذبيتها تحتفظ حولها بغلاف جوى لا يتبدد وفي هذا الغلاف يوجد الأكسجين المطلوب لتنفس الكائنات الحية، وبالقدر المطلوب لتنفس هذه الكائنات بلا زيادة فيه ولا نقصان؛ لأن الزيادة والنقصان كلتاهما ضارة بهذه الأحياء! وحرارتها محسوبة بذلك الحساب الرباني الدقيق، بالصورة التي تحتملها الكائنات الحية فلا تموت من شدتها ولا من ضعفها! والأقوات فيها محسوبة بحيث تفي بحاجة تبلك الكائنات من الغذاء مع توازن دقيق بين هذه الكائنات وبين أقواتها: ﴿ وَالأَرْضِ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنًا فِيهَا رَوَاسِي وَأَنْبَتْنًا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءً مِّوْزُونَ ﴾ [الحجر: ١٩]. ﴿ وَقَدَرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا ﴾ [فصلت: ١٠].

وعلى ذكر التوازن في الأرض بين الكائنات الحية والتوازن في الأقوات، فقد ذكرت الأنباء أن الشيوعيين في الصين سولت لهم أنفسهم الشريرة أن يقتلوا جميع العصافير الموجودة في الصين بحجة أنها تأكل عشرة في المائة من مجموع الغلال التي يزرعونها! فجندوا في كل القرى والمدن فرقًا تتناوب الضرب على الدفوف وقطع الصفيح ليل نهار لمدة ثلاثة أيام، فكلما أرادت العصافير أن تأوى إلى عشوشها لتنام أو تستريح أرعجها الصوت فعادت إلى الطيران، حتى هلكت جميع العصافير من الجوع والعطش والتعب وعدم النوم. وفرح الشريرون بأنهم قضوا على تلك المخلوقات الصغيرة اللطيفة، واطمأنوا إلى أن المحصول سيصل إليهم كاملاً غير منقوص! ولكن الله كان لهم بالمرصاد! فإن الحسول الضارة التي كانت تلك موت العصافير تأكلها فتمنع أذاها عن الزرع بحكمة الله وتدبيره، انتشرت في الأرض بعد موت العصافير فأكلت خمسين في المائة من المحصول! وهكذا حين أراد البشر الضالون أن يعبشوا بالتوازن الذي أوجده الله في الأرض بحكمته أصابهم الجزاء الرادع من عند الله، وكانت هذه آية لهم لو كانوا يعتبرون!

وهكذا لو مضينا نتتبع آيات الله في الأرض: في الكبيرة والصغيرة، لوجدنا عجائب لا تنتهى. ﴿ وَفِي الأَرْضِ قَطَعٌ مُتَجَاوِراتٌ وجَنَّاتُ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَحْيلٌ صَنُوانٌ وَغَيْرُ صَنُوانٌ يُسْقَىٰ بِمَاء وَاَحِد وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْض فِي الأُكُلِ إِنَّ فِي صَنُوانٌ وَغَيْرُ صَنُوانٌ يُسْقَىٰ بِمَاء وَاَحِد وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْض فِي الأُكُلِ إِنَّ فِي دَلِكَ لَآيَات لِقُوم يَعْقِلُونَ ﴾ [الرعد: ٤].

فالأرض فيها قطع متجاورات تختلف بنية كل منها عن الأخرى رغم تجاورها. بعضها ينبت الزرع وبعضها لا ينبته، وبعضها يصلح لأنواع معينة من الزرع دون غيرها.. وتلك وحدها عجيبة.

ثم إن الأرض الواحدة تنبت أنواعًا شتى من الزروع والنخيل والأعناب. كلها يُسقَى بماء واحد، ولكن بعضها يختلف عن بعض. حتى النوع الواحد كالنخيل تخرج منه النخلة المفردة والنخلة المزدوجة. وتلك عجيبة أخرى.

ثم إن هذه الزروع مختلفة الطعوم والمذاقات، يفضل الناس في طعامهم بعضًا منها على بعض. . وتلك عجيبة ثالثة.

ثم إن الطعم الواحد قد يفضله إنسان ولا يفضله إنسان آخر حسب ذوقه الخاص المركب في طبعه. . وتلك عجيبة رابعة . . وصدق الله العظيم : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لَقُوْمٍ يَعْقَلُونَ ﴾ .

أما الآيات في الأنفس فإنها أعجب! فالخلية الواحدة الملقحة التي يتكون منها الجنين تشتمل على كل خصائص الجنس البشرى وهي لا تكاد تُرى! فينمو منها إنسان كامل فيه كل خصائص الإنسان!

ثم إنها تنقسم وتتخصص فى أثناء نمو الجنين، فيصبح جزء منها رأسًا، وجزء آخر يدًا، وجزء ثالث قدمًا.. وهكذا.

ثم إنها تحتوى كذلك على جزئيات تحمل الخصائص الوراثية التى يرثها الجنين من الأب والأم أو الأجداد. فقد يحمل الجنين صفة من الأب كلون الشعر مثلاً، وصفة من الأم كلون العينين، وصفة من أحد الجدود كالطول أو القصر أو شكل الأنف أو شكل الأذن. بل الأعجب من ذلك وراثة الصفات النفسية والعقلية كالكرم أو البخل، والشجاعة أو الجبن، والذكاء أو الغباء، والميل إلى العلوم أو الميل إلى الآداب!

وهذه الصفات العقلية ذاتها. . ما هي؟ كيف توجد؟ وأين توجد؟ كيف يفكر العقل؟ كيف يتذكر الإنسان ما يتذكر؟

إن كل أبحاث العلم حتى هذه اللحظة قد عجزت عن أن تقول لنا كيف يفكر العقل وكيف يتنذكر! وأين تكون الأفكار وأين تختزن المعلومات وكيف يستدعيها الإنسان حين يريد استدعاءها، وكيف تخطر على باله أحيانًا بغير استدعاءا

والصفات النفسية كذلك. . ماهى؟ كيف توجد؟ وأين توجد؟ كيف تتكون فى النفس صفة الكرم أو البخل أو الشجاعة أو الجبن؟ وفى أى مكان تكمن هذه الصفة فى الإنسان؟ فى جسمه؟ أين؟ فى مخه؟ أين؟ هل هى شىء معنوى أم مادى؟ وفى كلا الحالين كيف تؤثر فى تصرفات الإنسان وسلوكه؟

وأعجب من ذلك: كيف تورث؟!

ولو مضينا نتتبع خصائص الإنسان، وآيات الله فى الأنفس، لما انتهينا من العجب لكل خصيصة وكل آية، ولأدركنا أن هذا كله لا يمكن أن يحدث من تلقاء نفسه بهذه الدقة المذهلة. لابد له من موجد، ولابد أن يكون هذا الموجد حكيمًا غاية الحكمة وقادرًا إلى حد الإعجاز، وإلا ما استطاع أن ينشئ هذا الخلق الدقيق المعجز، الذى تحتوى كل جزئية منه على عجائب لا يحصرها العقل.

ومن أجل ذلك يقول الله بحق: ﴿ وَفِي الأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِنِينَ ۞ وَفِي أَنفُسِكُمْ ۚ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾؟!

﴿ أَمُ اتَّخَذُوا آلهَةً مِّنَ الأَرْضِ هُمْ يُنشرُونَ (٢) لَوْ كَانَ فِيهِمَا (١) آلهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّه رَبَّ الْعَرَّشِ عَمَّا يَصِفُونَ (٢٣ لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفَعْلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ (٣٣ أَمِ اللَّهُ رَبِّ اللَّهُ رَبِّ الْعَرَّشِ عَمَّا يَصِفُونَ (٣٣ لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفَعْلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ (٣٣ أَمُ أَوَا اللَّهُ اللَّلُولُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللللللْمُ الللللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللل

فى هذه الآيات يخاطب القرآن العقل لكى يتدبر الأمر ويستخلص نتيجة منطقية لما يرى حوله من الآيات، ويطالبه أن يأتي بالبرهان على ما يدعى مخالفًا للحق الظاهر.

فالحق الظاهر أن هذا الكون متناسق إلى أبعد ما يتصور العقل من التناسق: ﴿مَّا تُرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُت فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ٣٠ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنَ يَنقَلَبٌ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِئًا وَهُو حَسِيرٌ ﴾ [الملك: ٣، ٤].

فدورة الفلك المضبوطة التى لا تختل قيد شعرة فى هذا الكون العريض كله، ودورة الليل والنهار الناشئة من حركة الأفلاك، والتى تأتى فى موعدها المضبوط بالدقيقة والثانية وأجزاء الثانية على مدار الفصول وعلى مدار القرون والأجيال.

<sup>(</sup>١) فيهما: أي في السماوات والأرض.

وخواص المادة التى أو دعها الله فيها لا تخطئ مرة واحدة على مر الزمن ولا تختلف مرة عن مرة. فالحديد هو الحديد، والنحاس هو النحاس، والأكسجين هو الأكسجين، لا يتغير تركيبها ولا خواصها، ولا يتغير سلوكها إزاء الحرارة والبرودة أو إزاء الضغط أو في تفاعلاتها الكيماوية مع غيرها من العناصر. لا يحدث مرة واحدة أن يتكون الماء إلا من ذرة من الأكسجين وذرتين من الأيدروجين. ولا يحدث مرة أن يسخن الحديد فلا يتمدد. ولا يحدث مرة أن يطرق النحاس فلا ينطرق.

والذرة التى هى أبسط التكوينات التى أمكن للعلم حتى اليوم أن يكشف عنها فى نظامها الدقيق العجيب المكون من نواة (هى البروتون)، وأجسام صغيرة غاية فى الدقة (هى الإلكترونات)، تدور حولها فى نظام دقيق، متجاذبة معها ومتعادلة فى الشحنة الكهربائية فى وضع يشبه الشمس ومن حولها الكواكب.

والخلية الحية وسلوكها العجيب في غذائها وإفرازها ونموها وتكاثرها. والكائنات الحية وخصائصها التي تميز كل جنس منها عن الآخر، وتميز كل نوع من أنواع الجنس عن الآخر. . فللنبات عامة خصائصه، ولكل نوع من النبات خصائصه. وللحيوان خصائصه، ثم لكل نوع من أنواعه خصائصه.

ثم الإنسان أعـقد الكاثنات الحـية وأرفعـها.. وكل جزء في تكويـنه عجيـبة في تناسقه وأداء وظيفته.

هل يمكن مع ذلك كله أن يكون في السماوات والأرض إلا إله واحد مسيطر مدبر حكيم هو الله سبحانه وتعالى؟ ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾.

آليس كل إله يخلق بمفرده كيف يشاء؟ فكيف يتطابق الخلق الصادر عن واحد من الآلهة مع الخلق الصادر عن إله غيره؟ كيف تكون الشجرة التي يخلقها واحد من الآلهة متطابقة تمامًا في كل أحوالها مع الشجرة التي يخلقها إلىه آخر؟ كيف يكون الماء الذي يخلقه الإله الآخر من ذرة من الماء الذي يخلقه الإله الآخر من ذرة من الأكسجين وذرتين من الأيدروجين؟

كيف تنتظم دورة الفلك التي ينشئها إلاهان مختلفان، ويشرف على شئونها أكثر من إله؟

هل يمكن أن تنتظم إذا تعددت الإرادة التي تهيمن عليها والسلطان الذي يسيرها؟

ألا يحدث أن واحــدًا من الآلهة يريد الشمس أن تشرق من المشــرق وآخر يريدها أن تشرق من المغرب! فكيف يصير الأمر؟

ألا يحدث أن واحدًا من الآلهـة يريد للإنسان أن يستوى على قدمـيه ويسعى فى الأرض يبتغى الرزق ويعمر الأرض، وآخر يريد له أن يمشى على أربع كالحيوان، أو يبقى لاصقًا بالطين على ساق واحدة كالنبات؟ فكيف يصير الأمر؟

ألا يحدث أن واحدًا من الآلهة يريد للحديد أن يكون صلبًا تصنع منه الأدوات الصلبة التي تعين الإنسان على عمارة الأرض وتعينه على صنع السلاح الذي يقاتل به لإعلاء كلمة الله: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيقُرمَ النَّاسُ بِالْقَسْطِ وَأَنزَلْنَا الْحَديدَ فِيهِ بَأْسٌ شَديدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسَلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّه قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ [الحديد: ٢٥].

بينما إله آخر يريد أن يكون الحديد طريًّا ليِّنا عديم الشكل؟ فكيف يصير الأمر؟

هل ينضبط شيء حينتذ في الكون كله؟ وهل يستقيم الأمر؟ أم يصبح الكون فيوضى، تتصادم فيه الإرادات المشرفة عليه وتتعارض، ويصبح كالعقد المنفرط لا يجمعه نظام؟

من أجل ذلك يخاطب القرآن العقل فيقول له: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِ مَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَقَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّه رَبّ الْعَرْش عَمَّا يَصفُونَ ﴾!

ثم يخاطبه مرة أخرى متحديًا بعد هذا البيان: ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ ﴾!

نعم! فليبحث العقل عن برهان! إن الأمر ليس فوضى، يقول فيه القائل بهواه! بل لابد لكل قول من برهان. فهاتوا برهانكم! هل تستطيعون أن تبرهنوا ـ والكون بهذا الاتساق المعجز ـ أن هناك إرادة أخرى تسيطر على الكون غير إرادة الله؟

فإن عجز العقل عن البرهان \_ وهو لا محالة عاجز \_ فليتدبر أمره وليؤمن بالله الواحد الذي لا شريك له في الملك ولا في السلطان. ﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَد وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَه إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَه بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّه عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩١].

فى مثل المناقشة العقلية التى ذكرناها فى الفقرة السابقة، يجرى السياق هنا مناقشة مع العقل البشرى، يقدم لها بمجموعة من الآيات يلفت فيها العقل إلى بعض الحقائق المسلمة التى لا يجادل فيها أحد، أو ينبغى ألا يجادل فيها:

﴿ قُل لَمْنِ الأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ١٨ سَيَقُولُونَ للَّه قُلْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ وَ اللَّهُ قُلْ مَن رَّبُ السَّمَوَاتَ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ (١٨) سَيَقُولُونَ للّه قُلْ أَفَلا تَتَقُونَ ﴿ ١٨ سَيَقُولُونَ للّه قُلْ مَن بِيَدِه مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْء وَهُو يَجِيرُ وَلا يُجَارُ عَلَيْه إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ تَتَقُونَ ﴿ ١٨ سَيَقُولُونَ للله قُلْ فَأَنَّىٰ تُسْحَرُونَ (١٨) بَلْ أَتَيْنَاهُم بِالْحَقِ وَإِنَّهُمْ لَكَاذَبُونَ (١٠) مَا اتَّخَذَ اللّهُ مِن وَلَد وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَه إِذًا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَه بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَى اللّه عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [المؤمنون: ٨٤].

فإذا سلَّم الإنسان ابتداء بأن الأرض ومن فيها من صنع الله وإنشائه وهو مالكها، وإذا سلَّم بأن السماوات السبع هي لله، هو منشئها وهو ربها ورب العرش العظيم، وإذا سلَّم بأن ملكوت كل شيء لله، هو المدبر فيه وحده، وهو الذي يجير بقوته ولا يجار عليه؛ لأنه صاحب العظمة والسلطان. بدهيات لا يملك عقل أن ينكرها، وإلا جابه هذا السؤال الوارد في سورة الطور: ﴿أَمْ خُلُقُوا مِنْ غَيْوِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ النَّخَالَقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥]. وهو سؤال مُسكت ملجم يتحدى كل منكر(١).

إذا سلَّم الإنسان بكل هذا فقد لزمه منطقيًا من يسلم بالنتيجة التي تؤدى إليها هذه المقدمات، وهي أنه إله واحد لا شريك له ولا يمكن أن يكون له شريك. لذلك يكرر السياق التذكير بعد كل مقدمة من المقدمات: «أفلا تذكرون»؟ «أفلا تتقون»؟ «فأنَّى تُسحرون»؟!

ولكن السياق لا يكتفى بالتذكير المصحوب بالتقريع؛ بل يمضى مع العقل البشرى خطوة أخرى في المناقشة فيعرض أمامه هذه الحقيقة ليتدبرها:

لنفرض جدلاً أنه كان مع الله آلهة أخرى فكيف يكون الموقف؟

﴿ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَّهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾.

فى الفقرة السابقة (رقم ٢) فى آية سورة «الأنبياء» كان يعرض أمر الفساد الذي كان لابد أن يحدث فى السماوات والأرض لو كان فيهما آلهة إلا الله: ﴿ لَو ْ كَانَ فيهما آلهة إلا الله: ﴿ لَو ْ كَانَ فيهما آلهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ .

<sup>(</sup>١) سنتحدث عن الآية في فقرة مستقبلة بإذن الله.

وما دام هذا الفساد غير حادث، والكون منضبط في حركته كما نرى، فقد انتفى إذًا وجود آلهة غير الله.

وفى هذه الآية من سورة «المؤمنون» يعرض الأمر من الوجهة الأخرى، وجهة الآلهة ذاتهم لو أنهِم أكثر من إله واحد وما كان لابد أن يحدث بينهم من صراع ونزاع: ﴿إِذَا لَذَهَب كُلُّ إِلَه بِما خَلَق وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بعْضٍ ﴾.

فإذا كان كل إلى خلق جزءًا من الخلق فهل يعقل أن يتنازل عن خلقه لإله آخر؟ أم المعقول والبدهي أن يتشبث بخلقه ويستحوذ عليهم ويحاول أن تكون له السيطرة عليهم وحده؟ وعندئذ ماذا يحدث؟! يحدث نزاع بين الآلهة المزعومة على السيطرة! هذا يريد أن يسيطر وهذا يريد أن يسيطر! كل منهم يريد أن تكون له وحده الكلمة النافذة في الكون ويكون أمره هو المطاع! هذا يصدر أمرًا ويطلب تنفيذه، وذاك يصدر أمرًا ميضادًا ويطلب تنفيذه. وكل يتشبث بكلمته زاعمًا أنه هو الأعلى وهو الأحق بأن تسمع كلمته ويطاع!

فهل هذه الآلهــة \_ المتوهمــة \_ تستحق الاحــترام وهي هكذا تتــعامل مع بعضــها البعض؟!

وهل يستقر حال الكون وهي ـ في صراعـها على السلطة ـ تصدر الأوامر المتباينة للكون، فيحار الكون لأى أمر يذعن وأى أمر يطيع؟!

كلا! ما كان حال الكون ليـستقر لو أنها آلهة متعددة تتصـارع فيما بينها وتتنازع. وما كان الكون ليبدو متناسق الحركة متناسق الصنعة متناسق التدبير.

والعقل البشرى مكلف أن يفكر ويتدبر.. فما دام الإنسان قد سلم ـ أو ينبغى أن يسلم ـ بأن الأرض لله، والسماوات السبع لله، والملكوت لله، والتدبير لله.. فماذا بقى إذن من عمل تقوم به تلك الآلهة الأخرى المزعومة؟

وما دام الكون في سيره لايبدو عليه الخلل والاضطراب، بل يظهر فيه الاتساق الكامل والانضباط، أفلا يدل ذلك على وحدة السيطرة التي تدبر شِئونه وترعاه؟!

﴿ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلامٌ عَلَىٰ عَبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَىٰ آللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَوَات وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مَّنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَة مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوَّمٌ يَعْدِلُونَ ۚ آَن تُنبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوَّمٌ يَعْدِلُونَ ۚ أَن تُنبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوَّمٌ يَعْدِلُونَ ۚ آَن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَارَا

وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَاراً وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرِيْنِ حَاجِزاً أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّه بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (آ) أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشَفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّه قَليلاً مَّا تَذَكَّرُونَ (آ) أَمَّن يَهْديكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَن الأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّه قَليلاً مَّا تَذَكَّرُونَ (آ) أَمَّن يَهْديكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسُلُ الرَّيَاحَ بُشُولً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِه أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّه تَعَالَى اللَّه عَمَّا يُشُوكُونَ (آ) أَمَّن يَبْدَأُ اللَّهُ عَمَّا يُشُوكُونَ (آ) أَمَّن يَبْدُأُ الْخَلَقَ تُمَّ يُعْدِدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّه قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [النمل: ٥٩ - ٤٢].

هنا فى الحقيقة خطاب للوجدان والعقل فى آن واحد. وقد أسلفنا القول إن القرآن كثيرًا ما يقرن خطاب الوجدان مع خطاب العقل فى سياق واحد. ولكنا هنا سنركز تركيزًا أكبر على أدلة العقل وبراهينه، وفيما مضى من الحديث عن الوجدان فى الفصل السابق ما فيه الكفاية.

يبدأ السياق بسوال في الآية الأولى بعد حمد الله والسلام على عباده الذين اصطفاهم بالنبوة والرسالة، وهذا السؤال يواجه الإنسان كله، وعقله بصفة خاصة: ﴿ آللَّهُ خَيْرٌ أُمًّا يُشْرِكُونَ ﴾.

والإجابة عن السؤال تقتضى الموازنة \_ إن كان هناك مجال للموازنة \_ بين الله سبحانه وتعالى وبين الآلهة المزعومة التي يعبدها بعض الناس مع الله أو من دون الله، ليتبين أيهما خير: آلله أم تلك الآلهة المدعاة؟

والسياق القرآنى يبادر العقل بما يعينه على معرفة الإجابة الصحيحة، إن كان ـ لسبب من الأسباب ـ يجهلها! فيقدم له أول المُعينات فى صورة سؤال آخر لو اهتدى لإجابته ـ وهى بدهية فى الحقيقة ـ لاهتدي في ذات الوقت لإجابة السؤال الأول الذى تصدر السياق، وهو قوله تعالى: ﴿ آللَّهُ خَيْرٌ أَمًّا يُشْرِكُونَ ﴾؟

تسأل الآية الثانية في السياق: من الذي خلق السماوات والأرض؟ ومن الذي أنزل عليكم من السماء ماء فأنبت به حدائق بهيجة المنظر ما كان لكم أن تنبتوا شجرها لولا ما أنزل الله لكم من السماء من ماء، ولولا ما أودع فيها هي ذاتها من خاصية النمو حين ينزل عليها الماء؟

وقبل أن يجيب الإنسان الذي يُوجَّه له ذلك السؤال، يبادره السياق بسؤال ثالث يحمل في طياته في الحقيقة إجابة السؤال السابق: يقول: ﴿ أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ ﴾؟!

وهكذا يحاصره السياق حصارًا كاملاً بحيث لا يجد مفرًا من الإجابة الوحيدة التي يستقيم بها الأمر كله!

﴿ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ ﴾؟ كلا!

وإذًا فالسؤال السابق ليست له إلا إجابة واحدة كذلك: ﴿ أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَاثِقَ ذَاتَ بَهْجَةً مَّا كَانَ لَكُم أَن تُنْبِتُوا شَجَرَهَا ﴾؟ هو الله ا

وإذًا فالسؤال الذي صُدِّر به السياق قد تحددت إجابته على وجه التأكيد: ﴿آللُّهُ خَيْرٌ أَمًّا يُشْرِكُونَ ﴾؟ بل الله!

ولقد كان يكفى العقل والوجدان معًا هذه الجولة لتقر النفس بألوهية الله الواحد بلا شريك. ولكن الله العليم الخبير يعلم من أحوال النفس البشرية أنها تحتاج إلى التذكرة مرة ومرة ومرة. ومن ثم يبدأ السياق على النسق ذاته جولة ثانية وثالثة ورابعة.. وخامسة.

﴿ أَمَّن جَعَلَ الأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رُوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ .

فإذا كانت الجولة الأولى مع خلق السماوات والأرض ومع الماء النازل من السماء إلى الأرض، ومع الحدائق النابتة من نزول الماء، فهذه الجولة كلها فى الأرض، تذكر جعل الأرض مستقرّا للإنسان يجد فيها رزقه ومعاشه ومتاعه المقدر له إلى حين، وتذكر جعل الأنهار خلال هذه الأرض، وجعل الرواسى لها لتكون سببًا فى استقرارها، وجعل الماء العذب الذى أعده الله لشرب الكائنات الحية محجوزًا عن الماء المائح الذى تعج به البحار والمحيطات. . . وكلها من آيات رحمة الله بالإنسان كما أنها من آيات قدرته . فمن غير هذا الإله القادر يستطيع أن «يجعل» كل هذه الأشياء على صورتها التي هي عليها؟ وعندئذ يجيء التعقيب في مكانه: أإله مع الله؟ وإجابته قد تقررت منذ الجولة السابقة ، ولكنه المزيد من التوكيد.

أما الجولة الثالثة في محيط البشر، تذكرهم بما يقع لهم ولكنهم ينسونه في غفلتهم: أمَّن يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف ما به من سوء؟ ومن يجعلكم خلفاء الأرض جيلاً بعد جيل، ترثون الأرض بعد آبائكم وتتمكنون فيها وتسخرونها

لعايشكم؟ أيتم ذلك من تلقاء نفسه؟ وكيف يتم إذا لم يخلقكم الله أصلاً من أصلاب آبائكم؟ وكيف يتم إذا لم يبق الله الأرض لترثوها منهم؟! ثم يجيء التعقيب المكرر، ليزيد الأمر توكيدًا في النفس: أإله مع الله؟ والإجابة هي الإجابة بكل تأكيد.

والجولة الرابعة مع البشر كذلك، ولكنها تذكر نعمًا أخرى من نعم الله على الإنسان: من يهديكم في ظلمات البر والبحر؟ فإذا كان ضوء الشمس يهديكم بالنهار ولكنكم تنسون النعمة وتغفلون عنها، فإنكم أولى أن تتذكروا الهداية في الليل والظلمة محيطة في البر وفي البحر. فهنا تتلمسون الهداية فلا تجدونها إلا بعون الله لكم سواء بالنجوم تحدد لكم اتجاهكم، أو بالقمر يرسل نوره فيكشف جانبًا من الظلمة، أو فيها هداكم الله إلى عمله من المشاعل والمصابيح التي تنير الظلام. ثم نعمة أخرى يذكّر الله بها الإنسان: ومن يرسل الرياح تبشر برحمة الله المتمثلة في السحاب والمطر! «أإله مع الله»؟ كلا! «تعالى الله عما يشركون»!

وتجىء الجولة الأخيرة كالأولى تشمل السماوات والأرض وتربط ما بين السماوات والأرض، وتزيد عليها ذكر البعث: من الذى يبدأ الخلق ثم يعيده؟ أهناك غير الله من تبلغ قدرته أن يخلق من لا شيء؟ ومن يعيد الخلق حين يشاء؟ ومن يرسل لكم الررق من السماء والأرض؟ ﴿ أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ؟ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾!

وحين يصل السياق إلى غايته يكون الوجدان والعقل قد وصلا كذلك إلى غايتهما من التمثل لهذه الحقيقة الكبرى: حقيقة وحدانية الله بلا شريك. فإذا جاء التحدى الاخير: ﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ فليس له جواب إلا الاقتناع الكامل والتسليم.

\* ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ أَمَّن يَمْلكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا الْحَيَّ مِنَ الْحَيِّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلالُ فَأَنَّىٰ تُصْرَفُونَ (٣٣ كَذَلكَ حَقَّت كَلَمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُوا أَنَّهُمْ لا يُؤْمِنُونَ (٣٣ قُلْ هَلْ مِن شُركَائكُم مَن يَهْدَا الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ قُلِ اللَّهُ يَبْدَأُ الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ قَلِ اللَّهُ يَبْدَأُ الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ فَأَنَّىٰ تُوْفَكُونَ (٣٣ قُلْ هَلْ مِن شُركَائكُم مَن يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ قُلِ اللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَفَمَن يَهْدِي إِلَى الْحَقِ أَحَقُ أَن يُتَبَعَ شُركَائكُم مَن يَهْدِي إِلَى الْحَقِ أَحَقُ أَن يُتَبَعَ

أَمَّن لاَ يَهِدّي (١) إِلاَّ أَن يُهْدَىٰ فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (٣٥) وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلاَّ ظَنَّا إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٣١ ـ ٣٦].

السياق هنا قريب من السياق السابق في آيات سورة «النمل» ولكنه يختلف عنه في أمرين:

الأمر الأول: أنه في السياق السابق كان يذكر آيات الله في السماوات والأرض والناس ثم يسأل: أإله مع الله؟ وتكون الإجابة الضمنية الطبعية هي: لاا ليس مع الله إله. ليس لله شريك في الخلق ولا في الملك ولا في التدبير.

أما هنا فالسياق يشير إلى الشركاء بالذات، ويركز عليهم، يركز عليهم لينفى وجودهم، ولكنه لا ينفيه نفيًا مباشرًا، إنما من خلال سؤال مكرر: هل من شركائكم - المزعومين بطبيعة الحال - من يفعل كذا أو كذا مما يفعله الله؟ فإذا كان الجواب بالنفى - ولابد أن يكون بداهة كذلك - فماذا يفعل الشركاء إذن؟ وإن لم يكن لهم عمل فما معنى وجودهم؟ إنهم إذن لا وجود لهم ما داموا لا يعملون شيئًا على الإطلاق!

والأمر الثانى: أنه ينبه العقل الغافل إلى طريق التفكير الصحيح. إنه لا يجوز للعقل ـ الذى خلقه الله للتفكر والتدبر ـ أن يأخذ الأمور بالظن، دون تمحيص وبرهنة وإثبات. والظن لا يغنى شيئًا عن الحق. فعلى الذين يأخذون القضية بالظن أن يتخلوا عن هذا الطريق الخاطئ ويتبعوا الطريق الصحيح، طريق الدليل الصحيح والبرهان.

تبدأ الآية الأولى بسؤال حاشد: من يرزقكم من السماء والأرض؟ من يملك السمع والأبصار؟ من يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي؟ من يدبر الأمر؟ وهي لمحات سريعة في مجالات شتى في آن واحد، تحاصر العقل وتحصره في إجابة واحدة: ﴿فَسَيْقُولُونَ اللَّهُ ﴾! وإذا كان الأمر كذلك أفلا تتقون، وقد عرفتم الإجابة الصحيحة على السؤال!

﴿ فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلالُ فَأَنَّىٰ تُصْرَفُونَ ﴾؟

الله الذي عرفستموه، وعرفتم أنه هو الذي يرزقكم من السماء والأرض ويملك سمعكم وأبصاركم ويخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي ويدبر الأمر. . هو

<sup>(</sup>۱) أي لا يهتدي.

ربكم الحق. لا ربوبية لـغيره، فكيف تتـجهون إلى غـيره؟ كيف تحـيدون عن الحق الواضح فتضلون؟ فإن من تجاوز الحق فليس أمامه سوى الضلال.

﴿ كَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُوا أَنَّهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾. لأنهم يصرون على مجاورة الحق فيقعون في الضلال.

ثم تجىء المناقشة التى أشرنا إليها: ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُركَائِكُم مَّن يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾؟ فإذا كان الجواب بالنفى \_ كما لابد أن يكون \_ ﴿ قُلِ اللَّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾؟ فإذا اتضح هذا الأمر: أن الله يبدأ الخلق ثم يعيده، بينما الشركاء المزعومون لا يبدءون خلقًا ولا يعيدون ﴿ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ ﴾؟ أنى تصرفون عن الحق وتتبعون الزور والإفك؟

ثم مناقشة أخرى: ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُركَائِكُم مَّن يَهْدِي إِلَى الْحَقِ ﴾؟ والجواب \_ كالمرة السابقة \_ بالنفى. فلم يؤثر عن أحد من أولئك السركاء المزعومين أنه أنزل لهداية البشر كتابًا ولا أرسل رسولاً! فإذا كان الأمر كذلك ﴿ قُلِ اللّه يَهْدِي للْحَقِّ ﴾ فيرسل الرسل وينزل الكتب ويدعو الناس إلى ما فيه صلاح الدنيا وصلاح الآخرة. ﴿ وَاللّهُ يَدْعُو إِلَىٰ دَارِ السّلامِ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [يونس: ٢٥].

ثم يمد السياق المناقشة خطوة أخرى: إذا كان الله يهدى للحق، والشركاء المزعومون لا يهدون إلى الحق. . فمن أحق أن يتبع ويُطاع: ﴿ أَفَمَن يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَن يُتبع ويُطاع: ﴿ أَفَمَن يَهْدِي إِلَا أَن يُهْدَى ﴾؟ آلله أحق أن يتبع أمَّن لا يَهدون من ذات أنفسهم ويحتاجون هم أنفسهم إلى من يهديهم؟! والإشارة هنا إلى الأصنام التي كان العرب يعبدونها في الجاهلية، ولكنها في الحقيقة تنطبق على كل من يتوجه إليه الناس في كل جاهلية، ممن لا يملكون لأنفسهم الهدي، ويتصدون لهداية الناس! فإلى أي شيء يهدونهم إلا إلى الضلال؟ ﴿ فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾؟

أين عقولكم التى تفكرون بها؟ وكيف أدت بكم هذه العقول إلى هذا الحكم الفاسد الذى تحكمون به فى القضية، فتقولون \_ بالسنتكم أو بافعالكم \_ إن هؤلاء الشركاء أولى بالاتباع من الله، وهم لا يملكون الهدى لأنفسهم فضلاً عن هداية الناس؟

السبب هو أنهم لا يحكِّمون عقولهم في الحقيقة. ولو حكَّموها لحكمت بالصواب، فالأدلة قائمة والبراهين موجودة، ولكنهم يتبعون الظن فيضلون عن الصواب: ﴿ وَمَا يَتَبِعُ أَكْثُرُهُمْ إِلاَّ ظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِي مِن الْحَقِّ شَيْئًا ﴾. والله أعلم بهم: ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعُلُونَ ﴾.

\* ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥].

هذه الآية تحمل أكبر تحد للعقل البشرى الضال خلال التاريخ. . وكأنها نزلت للضالين اليوم الذين ينكرون وجود الله ويلجّون في الغي والإلحاد.

إن الذين يلجّون في الغواية إلى هذا الحد لا ينكرون وجود الله في الحقيقة. فلا يمكن للفطرة \_ مهما ضلت \_ أن تنكر وجود الله الخالق. ولكنهم \_ لسبب من الأسباب \_ يكابرون، ويتظاهرون بالإنكار.

وحتى أولئك الذين يعيشون فى ظل الإلحاد، فى الدول الشيوعية، ويُدرس لهم الإلحاد فى المدارس، ويتربون عليه، ويلقّنونه فى كل حصة من حصص الدراسة. حتى هؤلاء لا تقر نفوسهم بإنكار وجود الله إلا مجاراة للأوضاع، وخوفًا من سطوة الدولة الكافرة هناك. وإليك مثالاً يثبت لك هذه الحقيقة.

حين صعد «جاجارين» رائد الفضاء الأول إلى الجو (١)، أخذته روعة الكون وذهل لما رآه.

لقد رأى الكون على صورة أخرى غير التي نراها ونحن على سطح الأرض مغلفين بالغلاف الجوى. لم ير السماء زرقاء كما نراها نحن، إنما رآها سوداء تمامًا، ورأى الكواكب والنجوم في داخلها لامعة شديدة اللمعان. لقد كان المنظر حكما يصفه رواد الفضاء \_ يشبه قطعة من المخمل الأسود، مرصعة بالجواهر اللامعة.

وفوجئ «جاجارين» بما رآه... فوجئ بالتجربة الجديدة والمشهد الجديد.. والمشهد الجديد كما ذكرنا آنفًا يوقظ الحس من غفلته، ويوقظ المشاعر من سباتها، ويجلى الكون جديدًا كأنما يواجهه الإنسان لأول مرة، فيدرك من دلائل إعجازه ما كان غافلاً عنه من قبل، ويحس بيد الله المبدعة وآثارها في تضاعيف هذا الكون.

وهذا هو الذي حدث لجاجارين . لقد نسى كل إلحاده الذي ربَّته المدرسة عليه . .

<sup>(</sup>١) هو أول رائد فضاء انطلق إلى طبقات الجو العليا في داخل صاروخ، وهو روسي الجنسية.

نسى كل الدروس التي لُـقِّن فيـهـا أنه لا وجـود لله. . وأخـذ يحـملق في الكون مدهوشًا من صنعة الله، مبهورًا بما رآه من إعجاز. .

وحين هبط إلى الأرض كان أول تصريح أدلى به للصحفيين الذين استقبلوه: «حين صعدت إلى الجو أخذتني روعة الكون فمضيت أبحث عن الله»!

وهكذا تنطق الفطرة حين تواجمه الحقيقة! وهذا على الرغم من كل الإلحاد الذي لقِّن لجاجارين(١٠)!

كلا! إن الفطرة لا يمكن أن تنكل أبدًا عن الشهادة ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ ٱلسَّتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ ﴾ [سورة الأعراف: ١٧٢].

إنما الذى يحدث أن الإنسان الضال يكابر فى هذه الحقيقة لأنه لا يريد أن يخضع لله. ولو أقر علانية بوجود الله للزمه أن يطيعه وأن يعبده، وهو \_ لأمر من الأمور \_ لا يريد. وبدلاً من أن يبدو مقصرًا وناكلاً \_ باعترافه \_ فإنه "يتفلسف" فيدعى أنه لا يؤمن بوجود الله.

وكيف يمكن للفطرة أن تنكل عن الشهادة، والكون حولها ـ بكل ما فيه ـ يحاصرها ويردها إلى الحقيقة؟ كيف تواجه الفطرة أمر الخلق؟ كيف تحل المشكلة إن لم تقر بوجود الله؟ كيف إذن تم هذا الخلق الذي تدركه الحواس ولا سبيل إلى إنكاره: السماوات والأرض والشمس والقمر والنجوم والكواكب. . . وكل ما على الأرض من شيء بما فيه الإنسان نفسه؟

كيف تم. . ؟ بغير خالق؟ هكذا من العدم؟! ثم كيف انتظم بعد أن تم؟ ثم كيف حافظ على نظامه كل تلك الملايين من السنين، التي لا يحصيها العقل البشرى، دون أن يحدث في نظامه خلل أو اضطراب؟!

هل يتم ذلك كله بغير خالق؟! هل يتقبل العقل هـذا القول، حتى إن ضل هذا العقل وسار في الظلمات؟

<sup>(</sup>۱) من طريف ما يروى أن الدولة غضبت على جاجارين بسبب هذا التصريح، وأمرته أن يضيف إليه ما ينفيه فقال: «... فبحثت عن الله فلم أجده!!» ونشرت الصحف تصريحه الثانى بعد الأول بساعات!!

يقولون إن «الطبيعة» هي الخالق! كذبوا! . . وما الطبيعة؟!

يقولون إن الطبيعة تخلق كل شيء ولا حد لقدرتها (١)! سبحان الله! أليس هذا هو الله؟ هو الذي يخلق كل شيء ولا حد لقدرته؟! فلماذا نسمى الله بالطبيعة؟ أي منطق في هذه التسمية العجيبة؟ ألا إنه الهوى، وليس العقل، وليست «الفلسفة»! الهوى الذي يمنع الإنسان من الاعتراف بالحق مع أنه \_ في داخله \_ يعلم أنه الحق! ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَتَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُماً وَعُلُواً ﴾ [النمل: ١٤].

ولكن القرآن يتحداهم. . يتحداهم منذ أربعة عشر قرنًا . . وسيظل يتحداهم حتى يرث الله الأرض ومن عليها .

﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْء؟ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴾؟ أما أنهم هم الخالقون فأمر لم يزعمه أحد من المضلين! بقى السؤال الأول بغير جواب: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ ﴾؟ وهو السؤال الملجم المسكت، الذي لا يملك أحد من المكابرين أن يرد عليه بالإيجاب.

ولم يبق إلا أمر واحد، هو أن يكون هناك خالق، هو الذي خلق الحلق بقدرته، وهو الذي يدبر الأمر وحده بلا شريك. وذلك هو الأمر الذي لا تملك الفطرة أن تنكره وإن ضلت وإن أمعنت في الضلال. إنما ينكره المكابرون باللسان، لكبر في نفوسهم عن عبادة الله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُجَادُلُونَ فِي آيَاتِ اللَّه بِغَيْرِ سُلْطَان أَتَاهُمْ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلاَّ كِبْرٌ مَّا هُم بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِدْ بِاللَّه إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [غافر: ٥٦].

ونستعيذ بالله كما أمرنا الله، ونؤمن في الوقت ذاته بأن أولئك الجاحدين لا يجحدون الله في الحقيقة إنما هم فقط يتظاهرون. . وحتى إن وصلت الغاشية بهم إلى أن تغشى قلوبهم وأرواحهم، وسمعهم وأبصارهم، فهم عرضة لأن يتيقظوا لحقيقة الألوهية كما تيقظ لها جاجارين!

의도 의도 <u>의</u>도

<sup>(</sup>١) هكذا يقول دارون، فيقر بالقدرة الإلهية، ولكنه لا ينسبها إلى الله!

## تيقظ الإيمان المركوز بالفطرة وقت الشدة

يعاند الإنسان ويُكابر فى وقت الرخاء، بل قد يزيده الرخاء والأمن غفلة وبُعدًا عن الله إن كان من ذوى القلوب المريضة، ولكنه فى وقت الشدة لا يستطيع أن يستمر فى عناده ومكابرته!

### أثر الشدة على الإنسان:

- ا \_ إنه من جهة ينكشف أمام نفسه، عاجزًا قليل الحيلة محتاجًا إلى العون، وتزول عنه عنجهيته الفارغة التي يستكبر بها على الله والناس!
- ٢ ـ ومن جهة أخرى يتيقظ الإيمان المركوز في فطرته، والذي تشهد به الفطرة كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بني آدَمَ مِن ظُهُورِهِم دُرِيَّتَهُم وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسهم أَلَسْتُ برَبَّكُم قَالُوا بَلَىٰ شَهدْنَا ﴾ [الأعراف: ١٧٢].
- ٣ \_ إنه ينسى الشركاء المزعومين إن كان يعبد شركاء من دون الله أو مع الله. أو ينسى إلحاده إن كان من الملحدين المنكرين لوجود الله أصلاً، ويتوجه من أعماق قلبه إلى الله الحق، يدعوه ليكشف ما به من سوء!

والقرآن يواجه الناس بحقيقتهم ليكشفها لهم، ويكشفهم هم أمام أنفسهم! بل إنه يواجههم بحقيقة أخرى، أشد دلالة على ما في نفوسهم من انحراف.

في اليتهم بعد أن عرفوا الله في وقت الشدة، وانكشف لهم الحق من الباطل، وأدركوا أن الله وحده هو الذي يملك كشف الضر، وهو الذي تجب عبادته وحده دون شريك، والتوجه إليه وحده دون شريك. . ليتهم بعد أن عرفوا كل ذلك قد استقاموا عليه!

ولكنهم ـ لما فى أنفسهم من اعوجاج ومرض ـ ما يكاد ينكشف عنهم الضر الذى دعوا الله من أجله مخلصين له الدين، حستى يعودوا إلى سيرتهم الأولى كأن لم يحدث شىء، وكأنهم لم يمروا بالشدة، ولم يؤمنوا بالله فى أثنائها!

وهذا الذى يواجههم به القرآن لعلهم يراجعون أنفسهم فيتخلون عن انجرافهم ويستقيمون: ﴿ وَإِذَا مَسُ الإِنسَانَ الضَّرُّ دَعَانَا لَجَنْبِهِ أَوْ قَاعِداً أَوْ قَائِماً فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنَا إِلَىٰ ضُرَّ مَّسَّهُ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ويونس: ١٢].

﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحِ طَيِّبَة وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانَ وَظُنُّوا أَنَّهُمْ أُحِيطً بِهِمْ دَعَوا اللَّهَ مُخْلَصِينَ لَهُ الدِّينَ لَتَنْ أَنجَيْتنَا مِنْ هَذِه لَنكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ (٢٧) فَلَمَّا بِهِمْ دُعَوا اللَّهَ مُخْلَصِينَ لَهُ الدِّينَ لَتَنْ أَنجَيْتنَا مِنْ هَذِه لَنكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ (٢٧) فَلَمَّا أَنجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم مَّتَاعَ الْخَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ إِلْيَنَا مَرْجِعُكُمْ فَئنَيَّكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ٢٢، ٣٢].

هذه الآيات كلها من سورة يونس، تصور حالة عامة للإنسان يصيبه النصر فيلتجيء إلى الله، ويدعوه أن يكشف ما حل به من الشدة. والآية تصوره على جميع أوضاعه، فإذا كان الضر الذى أصابه قد ألجأه إلى النوم على جنبه من مرض أو نحوه فإنه يدعو الله على حاله تلك: ﴿ دَعَانا لَجَنْبِه ﴾. وإن كان قاعدًا أو قائمًا دعا الله كذلك في قعوده أو قيامه. أي أنه حيثماً كان وضعه في حالة وقوع الضر عليه فإنه يلتجي إلى الله ضارعًا أن يصرف عنه ما به من سوء. وقد يكون الهم الذي حل به همًا نفسيًا لا جسميًا، وهو في هذه الحالة يدعو الله كذلك. يدعوه في كل وضع من أوضاعه: «لجنبه أو قاعدًا أو قائمًا» لأن الهم الذي ركبه يُلازمه في جميع أحواله، فيلجئه إلى الدعاء في كل حال.

فهل حين يكشف الله عنه الضر يتذكر؟ هل يتذكر كيف كان في وقت الشدة ضارعًا إلى الله، موقنًا في دخيلة نفسه ألا منقذ له سواه؟ كلا ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنَا إِلَىٰ ضُرِّمَّسَّهُ ﴾!

والتعبير القرآنى بكلمة «مرًّ» يصور تصويرًا دقيقًا حالة ذلك الإنسان وقد عوفى من البلاء الذى حل به، سواء أكان جسمانيًا أو نفسيًا، فإذا هو منتفش مزهو «يمر» دون مبالاة ولا اعتبار كأن لم يكن بالأمس القريب يجأر بالشكوي ويجأر بالدعاء! لقد نسى! ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَىٰ بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ قَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ ﴾ [فصلت: ٥١].

أما الآيتان الشانيتان من سورة يونس فتصفان حالة خاصة. حالة قوم ركبوا فى سفينة والجور رخاء والريح ساكنة، وهى تجرى بهم جريًا مطمئنًا على صفحة الماء. فالقوم فرحون بركوبهم، مستبشرون برحلتهم مستمتعون بها. وفجأة تهب الريح عاصفة فيتغير كل شىء فى لمحة! تتغير الملامح والمشاعر والأفكار! فيحل القلق محل الطمأنينة والانزعاج محل الاستبشار. ويبدو الكرب على الملامح التى كانت وادعة

ناعمة من قبل! فلمن يلجئون عندئذ؟ إنه لا ملجأ إلا إلى الله! ﴿ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَقِنْ أَنَجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ .

لقد تقطعت بهم الأسباب، وتعلقت نفوسهم بقدر الله. علموا أنه لا منقذ لهم مما هم فيه من الكرب إلا رحمة الله. فالكرب أكبر من قوتهم، وهم عاجزون إزاءه.. والإنسان يطغى ويستكبر وهو يحس بالقوة، فيعتقد أنه لن ينهزم أمام شيء! فإذا رأى قوته تتضاءل وتتضاءل حتى يدركها العجز، ورأى الكرب يشتد حتى لم تعد له به قوة.. عندئذ يرى نفسه على حقيقتها، ويزول عنه الكبر المزيف والطغيان. ويلجأ إلى القوة الحقيقية: قوة الله، موقنًا أنها هي وحدها التي تنقذه، وأن كل ما عداها هباء..

والتعبير القرآنى يظهر هذه الحقيقة بوضوح: ﴿ دُعُوا اللّه مُخْلِصِينَ لَهُ الدّينَ ﴾ . ففى تلك اللحظة الحرجة ، لحظة الانقطاع من كل أمل فى الخلاص أو العون ، يكون إحساس الإنسان بالذات الإلهية واضحًا مستقرّا عميقًا فى النفس ، كأنما كان هناك ستار يغشّى هذه الحقيقة فى النفس فانجاب الستار وانكشفت الحقيقة . ويكون التوجه إلى الله مخلصًا كذلك . فالخطر الداهم مفزع ، والملجأ الوحيد هو الله عندئذ يتشبث الإنسان بالملجأ ، صادق الرغبة فى الالتجاء . وحين يدعون الله مخلصين له الدين يكونون فى لحظتها صادقين فى قولتهم : ﴿ لَئِنْ أَلْجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِن الشَّاكِرِينَ ﴾ ذلك أنهم فى فزعهم يشعرون أن الله قد يرضى عنهم ويخلصهم عما الشَّاكِرِينَ ﴾ ذلك أنهم فى فزعهم يشعرون أن الله قد يرضى عنهم ويخلصهم عما إلى نية التوبة وإلى الوعد بالشكران ولا يكون الشكران إلا بطاعة الله .

ولكن. . كم تبقى تلك المشاعر على إخلاصها؟! فقط لحين تنتهى الشدة ويزول الكرب! ﴿ فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ ﴾!! ما أسوأ هذا الإنسان وما أخسره!

لقد عاد الستار الذى كان يحجب حقيقة الألوهية فى نفسه فانسدل كما كان، وران على قلبه ما كان يرين عليه من قبل. ولم تكن تلك الصحوة إلا صحوة عارضة أنشأتها الشدة، فلما زالت الشدة عاد إلى ما كان فيه من غفلة، واستنام إلى ما كان فيه من بهتان!

﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم مَّتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ .

نعم! إنه متاع الحياة الدنيا، ذلك المتاع الزائل الزائف هو الذي يلهيهم فينسيهم ربهم، وينسيهم آخرتهم، فيغرقون في هذا المتاع القريب غافلين عن كل ما عداه.

ولكن بغيهم هذا هو في الحقيقة على أنفسهم. فماذا بعد ذلك المتاع القصير، المحدود بسنوات العمر المعدودة، ولو خلصت سنوات العمر كلها للمتاع؟!

﴿ ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنَبِئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . وعندئذ يذهب ذلك المتاع، بل تذهب حتى ذكراه، ولا يتبقى له إلا مصيره البائس الذي يذكر به فينساه(١)!

#### \* \* \*

تجد هذا المعنى مكررًا في القرآن في أكثر من موضع، وتستطيع أن تراجع هذه الآيات:

﴿ قُلْ مَن يُنجِيكُم مِن ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَّثِنْ أَنجَانَا مِنْ هَذِهِ لَنكُونَنَّ مَن الشَّاكِرِينَ ﴾ [الأنعام: ٦٣].

﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَّاكُمْ إِلَى الْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٦٧].

﴿ لا يَسْأَمُ الإِنسَانُ مِن دُعَاءِ الْخَيْرِ وَإِن مَّسَهُ الشَّرُّ فَيَتُوسٌ قَنُوطٌ ﴿ وَ } وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةٌ مَنَّا مِنْ بَعْدُ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِن رَّجَعْتُ إِلَىٰ رَبِّعِتُ إِلَىٰ رَبِّعِيْتُ اللَّهِ عَنْدُهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلَننَبِّمَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ عَلِيظٍ ﴾ رَبِّي إِنَّ لِي عِندَهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلَننَبِّمَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ عَلِيظٍ ﴾ [فصلت: 8] . ٠٥].

가는 가는 가는

<sup>(</sup>۱) حدثنا الخليل بن عمرو، حدثنا ابن سلمة الحرائى عن محمد بن إسحاق عن حميد الطويل عن أنس ابن مالك قال: قال رسول الله عَيِّلْ الله الله القيامة بانعم اهل الدنيا من الكفار في قال: اغمسوه فى النار غمسة فيغمس فيها ثم يقال له: أى فلان، هل أصابك نعيم قط؟ فيقول: لا، ما أصابنى نعيم قط! ويؤتى بأشد المؤمنين ضرّا وبلاء فيقال: اغمسوه فى الجنة، فيغمس فيها غمسة فيقال له: أى فلان، هل أصابك ضرّ قط أو بلاء؟ فيقول: ما أصابنى قط ضرّ ولا بلاء». رواه ابن ماجه فى كتاب الزهد.

# القرآن يتولى الرد على دعاوى المبطلين

يبيِّن الله في كتابه الكريم حقيقة الألوهية للناس كافة. فقد نزل القرآن للبشرية كلها منذ بعثة خاتم النبيين محمد علي إلى أن تقوم الساعة. فلا نبي بعد محمد علي الما من عند الله بعد القرآن.

ولما كانت نقطة البداية بالنسبة للبشر جميعًا هي أن يتعرفوا على إلههم الحق لتستقيم أحوالهم في الحياة الدنيا وفي الآخرة، فلا يعبدوا غيره، ولا يتلقوا منهج حياتهم من غيره، وإنما يعبدونه وحده سبحانه، ويلتزمون بما أمرهم به، فيكون لهم في الحياة الدنيا نظام رباني ينظم حياتهم، ويكون لهم في الآخرة جزاء الحسني: جنات تجرى من تحتها الأنهار..

لذلك فإن أهم ما يتولى القرآن بيانه للناس هو حقيقة الألوهية والربوبية.

وقد رأينا في الفصول الثلاثة السابقة كيف يتولى القرآن تعريف الناس بإلههم.

١ ـ مرة بإيقاظ وجدانهم لآيات الله في الكون والحياة.

٢ \_ ومرة بمناقشة عقولهم بالبراهين والأدلة التي تبيِّن الحق.

٣ \_ ومرة بتذكيرهم بما يكون منهم في أحوال الشدة من اللجوء إلى الله وحده ونبذ كل شريك مع الله أو من دون الله.

ولكن القرآن لا يكتفى بهذا البيان المتعدد الوسائل، بل يتتبع دعاوى المبطلين واحدة واحدة يرد عليها ويفندها، حتى لا يبقى عذر لأحد من البشر جميعًا يتعلل به في الانحراف عن الإيمان بالله الحق.

ولقد كانت الدعوة الإسلامية تواجه وقت نزول القوآن ألوانًا عديدة من الانحرافات تتعلق بحقيقة الألوهية والربوبية.

## نماذج من الانحرافات التي كانت موجودة وقت نزول القرآن:

١ ـ كانت الوثنية في الجزيرة العربية تعبد الأصنام وتعتبرها آلهة تُشارك الله في بعض صفاته، كما كان بعضهم يعبدون الجن.

٢ ـ وكان المنحرفون من أهل الكتاب يزعمون لله ولدًا: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمسيحُ ابْنُ اللّهِ ﴾ [التوبة: ٣٠].

كما كانت العرب في الجاهلية تقول: الملائكة بنات الله!

٣ ـ وكانت الجاهلية العربية تنكر على الله قدرته على البعث وتعد الحديث عنه جنونًا لا يتقبله العقل!

٤ ـ والدهريون ينفون البعث أصلاً، أو ينفون أن يكون لله دخل بالأمر كله: ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا اللَّانَيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ ﴾
 [الجاثية: ٢٤].

كما كان هؤلاء جميعًا يقعون في شرك واحد مشترك هو عدم اتباع ما أنزل الله، والحكم بغير ما أنزل الله.

وتولى القرآن الرد على ذلك كله منذ أربعة عشر قرنًا، ففند تلك الدعاوى الباطلة كلها، وأبطلها من أساسها، وبين وجه الحق فيها.

واليوم ينظر الإنسان إلى البشرية الضالة في أرجاء كثيرة من الأرض، فيجد ضلالات اليوم كضلالات الأمس:

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ لَوْلا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّثْلَ قَوْلهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيَّنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ [البقرة: ١١٨].

ويجد أن القرآن قد تولى الرد عليها سلفًا منذ أربعة عشر قرنًا، وما جاءوا فى إفكهم بجديد! ويحس الإنسان وهو يتلو القرآن ويتدبره كأنما يتنزل اللحظة للرد على أولئك الشاردين وردهم إلى دعوة الحق! ﴿ كِتَابٌ أَنزُلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبُّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ [ص: ٢٩].

وفى هذا الفصل نستعرض ردود القرآن على دعاوى المنحرفين، وسنرى أن بعضها قد ورد من قبل فى أثناء شرح طريقة القرآن في بيان حقيقة الألوهية وبعضها لم يرد له ذكر من قبل، وسنجد فى النهاية أنه قد تجمّع لدينا بعون الله بيان شامل بطريقة القرآن فى معالجة الموضوع بتمامه.

### ١ ـ الشرك:

كان المشركون يعبدون آلهة شتى فى صورة أصنام، أو يعبدون الملائكة أو يعبدون الجن، ويزعمون أنها تشفع عند الله فيستجيب الله لشفاعتها! أى أنهم يتوسلون بها

إلى الله كما حكى عنهم القرآن: ﴿ مَا نَعْ بُدُهُمْ إِلاَّ لِيُ قَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣].

فبيَّن القرآن حقيقة الأمر في هذا الشأن بطريقين:

الطريق الأول: بيان أن الله وحده هـو الخالق المدبر لهـذا الكون، فـلا هو فى حاجة إلى مـعونة من أحد على الإطلاق فى تدبير الأمر، ولا هناك من يقوم أصلاً بالتدخل فى أمر الله! فـمادام لا يوجـد أحـد يُشارك الله فى الخلق ـ وهو أمر لا يجادل فيه أحد حتى المشركون ـ فكيف يوجد من يشاركه فى التدبير؟ ﴿ أَلا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمينَ ﴾ [الأعراف: ٤٥].

والطريق الثانى: بيان عجز أولئك الشركاء عن أن يملكوا لأنفسهم نفعًا ولا ضرّا. فكيف ينفعون غيرهم أو يضرونهم؟! وأحيانًا يجتمع الطريقان معًا في الآية الواحدة أو مجموعة الآيات، وأحيانًا يختص السياق بواحد من الطريقين.

(أ) فمن أمثلة الطريق الأول: (وإن كان يحوى إشارة إلى الطريق الآخر):

ﷺ ﴿ وَاللَّهُ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَقَوْمٍ يَسْمَعُونَ وَ ۞ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقَيكُم مّمًا في بُطُونِه مِن بَيْنِ فَرْثُ وَدَمَ لَبَنَا خَالِصًا سَائعًا لِلشَّارِبِينَ ( ٢٦ ) وَمِن ثَمَرَات النَّخِيلِ وَالْأَعْنَابِ تَتَخَذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فَي ذَلِكَ لَآيَةً لَقَوْم يَعْقَلُونَ ( ٢٦ ) وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَن اتَّخذِي مِن الْجَبَالُ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمًّا يَعْرَشُونَ ( ٢٦ ) ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ الثَّمَرَات فَاسْلُكِي سُبَلَ رَبِّكَ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلَفٌ أَلْوَانُهُ فَيه شَفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَقَوْمٌ يَتَفَكُمُ ثُمَّ يَتُوفًا كُمْ وَمِنكُم مَّن يُرَدُ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْعُمُولِ لَكِي لاَ لَقُومٌ يَتَفَكُرُونَ ( ٢٠ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَتَوَفَّاكُمْ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْعُمُولِ لَكِي لاَ لَقَوْمٌ يَتَفَكُرُونَ ( ٢٠ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَتَوفَّاكُمْ وَمِنكُمْ مَّن يُرَدُ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْعُمُولِ لَكَي لا لَقُومٌ يَتَفَكُرُونَ ( ٢٠ وَاللَّهُ عَلَيمٌ بَعْدَ علْم شَيْئًا إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ( ٢٠ وَاللَّهُ فَصَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضَ فِي الرِّزُقِ فَمَا اللَّذِينَ فُضَلَّلُوا بُوادَ وَاللَّهُ عَلَي مَعْضَ فِي الرِّزُق فَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي مَا مُلَكَتُ أَيْمَانُهُمْ فَهُمْ فِيه سَوَاءٌ أَفَينَعُم قَلْ اللَّهُ يَجْحَدُونَ اللَّه مَا لَكُم مَنْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُم مِنْ أَزْوَاجِكُم بَنِينَ وَحَفَلَاقً وَرَوْقَكُم اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ أَنْوَا مِنَ السَّمُونَ وَبَعْمُ لَلْكُ اللَّهُ مَا لِللَّهُ مَا لَكُم مِنْ أَنْوَاعً مِن السَّمُونَ وَبَعْمُ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ [النحل: ٢٥ - ٢٧].

فهنا عــرض مستفــيض لآيات من آيات الله في الخلق وفي الرزق معًا في ســياق

واحد. فآية في الماء النازل من السماء بقدرة الله يحيى الأرض بعد موتها وينبت فيها الزرع. وآية في الأنعام يخرج الله من بطونها لبنًا خالصًا سائغًا للشاربين. ومن أين يخرج هذا اللبن؟ من بين فرث ودم. والفرث هو بقايا الغذاء المهضوم في الأمعاء. وتحول العصارات الهضمية إلى دم، ومرور هذا الدم على أعضاء الجسم المختلفة يعطى كل واحد منها غذاءه، ثم قيام كل عضو بوظيفته بعد أن يتلقى غذاءه من اللدم، وقيام الغدد اللبنية في الضرع بإفراز اللبن، أو بعبارة أخرى تحول الفرث إلى دم ثم تحوله إلى لبن: كل ذلك من آيات الله المعجزة في الخلق(١)، وهو كذلك من آيات الله في الرق الذي من به على الإنسان.

وآية في النحل التي تأكل من رحيق الزهور وتخرج منه هذا الغذاء العجيب الذي لا تنحصر فائدته في خواصه الغذائية فحسب، بل هو شفاء لكشير من الأمراض. وهي كذلك آية في الخلق وفي الرزق في ذات الوقت. وآية في خلق البشر واختلاف أعمارهم، ثم إشارة إلى وضع كان قائمًا يومئذ عند العرب وهو وجود أرقًاء بين أيديهم، يستخدمه القرآن لتقريب القضية إلى أذهان المخاطبين به يومئذ، فيقول إن الله فضل بعضهم على بعض في الرزق فجعل بعضهم سادة وبعضهم عبيدًا، فهل يقبل السادة المفضلون أن يشركوا معهم عبيدهم في السيادة والسلطة فيصبحوا سواء هم وعبيدهم؟ فإذا كانوا لا يقبلون ذلك لأنفسهم فلماذا يقبلونه بالمقياس إلى الله سبحانه وتعالى فيشركون معه عبادًا من عباده فيجعلونهم آلهة مع الله؟

ثم يعود إلى آية أخرى في الخلق والرزق فيشير إلى أن الله جعل لكم من أنفسكم \_ أى من جنسكم \_ أزواجًا وجعل لكم عن طريق الزواج بنين وحفدة، ورزقكم من كل الطيبات . . . أفتكون نتيجة ذلك كله الكفر بدلاً من الشكر؟ والكفر الذي عارسونه هو الموضح في الآية الانحيرة: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مَن السَّمَوَات وَالأَرْض شَيْئًا وَلا يَسْتَطيعُونَ ﴾ .

وتبدو هذه العبادة شيئًا منكرًا بعد عرض هذه الآيات كلها على الوجدان والعقل. ويبدو الذين يمارسونها قومًا ناقصى الآدمية، لأنهم يؤمنون بالباطل على غير أساس، ويجحدون الحق بغير برهان.

<sup>(</sup>۱) لم تكن الأسرار العلمية الخاصة بتحول الفرث إلى دم ثم تحوله فى الضرع إلى لبن ممعلومة للبشرية كلها وقت نزول القرآن، وإنما اكتشف ذلك كله من عهد قريب. وفى ذلك دليل لمن أراد الدليل على أن هذا القرآن من وحى الله، فما كان لبشر من علم يومئذ بهذه الأشياء.

\* ﴿ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلامٌ عَلَىٰ عَبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَىٰ آللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَ أَمَّنُ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ السَّمَاء مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَاثِقَ ذَاتَ بَهْجَةً مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبَتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قُوْمٌ يَعْدلُونَ ﴿ أَا أَمَّنَ جَعَلَ الأَرْضَ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبَتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّه بَلْ هُمْ قُومٌ يَعْدلُونَ ﴿ آَ أَمَّنَ جَعَلَ الأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَواسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهٌ مَعَ اللّه قَرَارًا وَجَعَلَ خَلالَهُ أَنْهُارًا وَجَعَلَ لَهَا رَواسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهٌ مَعَ اللّه مَع اللّه قَلِلاً مَّا تَذَكّرُونَ ﴿ آَ أَمَّنَ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ فَلَا لَهُ عَلَاكُمْ اللّهُ قَلِيلاً مَّا تَذَكّرُونَ ﴿ آَ أَمَّنَ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ عَلَى اللّه عَمَا لَلّه عَمَا لَلْهُ عَمَا لَلْهُ عَمَا لَيْ اللّه عَمَا لَيْهُ وَلَاكُمُ وَنَ لَا لَهُ عَمَالَى اللّه عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾ وَمَن يُرْسِلُ الرِيَاحَ بُشُوا بَيْنَ يَدَي رُحْمَتِهِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللّه تَعَالَى اللّه عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النمل: ٩٥ - ١٤٤].

( وقد سبق شرحه في الفصل السابق).

\* ﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِن يَسْلُبْهُمُ الذُّبَابُ شَيْئًا لاَّ يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ صَعَفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ [الحج: ٧٧].

### (ب) ومن أمثلة الطريق الثانى:

﴿ أَيشْرِكُونَ مَا لا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ (١٩١) وَلا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلا الْهُسَهُمْ يَنصُرُونَ (١٩٢) وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ لا يَتَّبِعُوكُمْ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ أَدْعُوثُمُوهُمْ أَنْهُمْ صَامِتُونَ (١٩٣) إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّه عَبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا أَمْ أَنتُمْ صَادِقِينَ (١٩٤) أَلَهُمْ أَرْجُلِّ يَمْشُونَ بَهَا أَمْ لَهُمْ أَيْد يَيْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْد يَيْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْيُن لَكُمْ إِن كُنتُم صَادِقِينَ (١٩٤ أَلَهُمْ أَرْجُل يَمْشُونَ بَهَا قُلِ ادْعُوا شُركَاءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلا تُنظَرُون يُبصرُونَ بَهَا قُلِ ادْعُوا شُركَاءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلا تُنظَرُون يُبصرُونَ بَهَا أَمْ لَهُمْ أَلْدِينَ تَدْعُونَ مَنَ اللَّهُ الَّذِي نَوْلَ الْكَتَابُ وَهُو يَتَولَى الصَّالِحِينَ (١٩٦) وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مَن دُونِهُ لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴿ ١٩٥ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ لا يَسْمَعُونَ الْمُعُونَ وَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴿ ١٩٤ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ لا يَسْمَعُوا وَتَرَاهُمْ يُنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩١ - ١٩٨].

بدأت الآية الأولى بسؤال يوضح مفرق الطريق؛ فالإله الذى ينبغى أن يؤمن به الإنسان ويعبده هو الإله الخالق. فما بال هؤلاء المشركين يشركون آلهة لا تخلق شيئًا وهى ذاتها مخلوقة، يصنعها الناس بأيديهم ثم يجعلونها آلهة؟ (والإشارات كلها هنا إلى الأصنام) هل فى ذلك منطق يقبله العقل أو تقبله فطرة سوية؟

ثم يستطرد السياق في شرح حال هذه الأصنام التي يعبدها المشركون، فهي لا تستطيع نصر أنفسها إذا اعتدى عليها معتد فضلاً عن أن تنصر غيرها! وهي لا تسمع لو دعاها أحد، فسواء عليك أحدثها أم لم تحدّثها فالنتيجة واحدة!

ثم يقرر السياق حقيقة تشمل كل معبود من دون الله: ﴿ إِنَّ اللّهِ عَادَّ أَمْثَالُكُمْ ﴾ . ومع أن الإشارة مازالت خاصة بالأصنام السابق ذكرها إلا أن هَذا الوصف يدخل فيه كل من يعبُد وكل ما يُعبَد من دون الله ، سواء أكانوا أشخاصًا من البشر أحياء أو أمواتًا ، أو كانوا من الجن أو الملائكة ، أو كانوا شجرًا أو حجرًا أو شمسًا أو نجمًا أو كوكبًا من الكواكب . كلهم مخلوقات من مخلوقات الله ، ومن ثمّ فهم عباد لله : ﴿ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ ﴾ فلا ينبغى التوجه إليهم بالعبادة أو الدعاء .

ويستمر السياق في وصف تلك الأصنام المشار إليها في الآيات: هل لها أرجل أو أيد أو أعين أو آذان، لتمشى أو تبطش أو تبصر أو تسمع؟ فلأى شيء يا تُرى يعبدها أولئك العابدون، وهم يرونها أمام أعينهم بهذا العجز المزرى؟!

ثم يتوجّه الخطاب إلى الرسول عليه أن يتحدّاهم أن يضرّوه بأصنامهم تلك وقد كانوا يهددون الرسول عليه بأن تلك الآلهة المزعومة ستصيبه بالضرر نتيجة مهاجمته إياها! فيقلول الله تعالى له: قل لهم: هلموا كيدكم الذي تهددون به، ولا تتأخروا (لا تنظروني) وأروني ماذا تستطيع آلهمتكم أن تصنع! إن الله هو الذي يتولاني، وهو يتولى المؤمنين الصالحين ويحميهم ويرعاهم، أما آلهتكم فلا تستطيع أن تنصركم إن أراد الله بكم ضرّا ولا تستطيع حتى أن تنصر نفسها، وهي لا تسمع ولا تبصر. فهي لا تستحق العبادة ولا الدعاء.

\* ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْده لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذيرًا ۞ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمَلْك وَخَلَقَ كُلَّ شَيْء السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذُوا مِن دُونِه آلِهَةً لا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلا يَمْلكُونَ فَقَدَّرَهُ تَقْديرًا ۞ وَاتَّخَذُوا مِن دُونِه آلِهَةً لا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلا يَمْلكُونَ لَقُولَ وَلا يَمْلكُونَ اللهَ وَلا يَمْلكُونَ مَوْتًا وَلا حَيَاةً وَلا نُشُورًا ﴾ [الفرقان: ١ \_ ٣].

\* ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُو مِن دُونِ اللَّهِ مَن لاَّ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقَيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ غَافَلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥].

#### ٢ \_ ادعاء الولد لله:

يشترك في هذه الضلالة اليهود والنصارى ومشركو المعرب، وهي ضلالة واحدة وإن اختلفت صورها. فاليهود يقولون: عُزير ابن الله، والنصارى تقول: المسيح ابن الله، ومشركو العرب يقولون: الملائكة بنات الله.

والقرآن يتناول هذه الضلالة فيفنّدها على نحو يُماثل ما يفنّد به ضلالة الشرك، لأنها شرك في الحقيقة وإن اتخذت صورة محددة، هي نسبة الولد لله سبحانه وتعالى:

\* ﴿ إِنَّ اللَّهُ فَالَقُ الْحَبِ وَالتَّوَىٰ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيَّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيَّتِ مِنَ الْحَيْ فَلْكُمُ اللَّهُ فَأَنَّىٰ تُوْفَكُونَ ﴿ ٥٠ فَالقُ الإصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيلَ سَكُنَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَّرَ حُسْبَانَا فَلَكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّيْ الْمُلْكِمُ اللَّيْ الْلِيْ اللَّيْ الْلِيْ الْلِيْلِيْ اللَّيْ الْلِيْ الْلِيْلِيْ اللَّيْ الْلِيْلِيْ اللَّيْ الْمُولِيْلُ اللَّيْلُولُ اللَّيْلُولُ اللَّيْلُولُ اللَّيْلُولُ اللَّيْلُولُ اللَيْلُولُ اللَّهُ اللْلِيْلُولُ اللْلِلْلِيْلُولُ اللْلِيْلُولُ اللْلِلْلِيْلُولُ اللْلِلْلِيْلُولُ اللْلِلْلِيْلُولُ اللْلِلْلِيْلُولُ اللْلِيْلُو

هذا النص الشامل يناقش قضية البنوة عامة، ويدخل فيه كل من يدعى لله ولدًا(١): ﴿ وَخُرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتَ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾. وهو يبدأ بعرض راقع لآيات الله في الكون، يشمل مجالات واسعة من السماوات والأرض والإنسان والنبات، تملأ الوجدان بحقيقة الألوهية، وتعرف الناس بربهم الحق، بحيث تبدو ضلالة المضلين بعدها غير ذات معنى، وغير ذات موضوع.

<sup>(</sup>١) الولد في اللغة بمعنى المولود فيشمل البنين والبنات.

تبدأ الآيات بتقرير أن الله هو الذى يفلق الحب والنوى ليخرج منه أنواع الزرع المختلفة. وهى حقيقة يغفل عنها الناس أحيانًا فيحسبون أن الزرع ينبت من تلقاء نفسه، وما عليك إلا أن تبذر البذرة فى الأرض وترويها بالماء! نعم إنك تصنع ذلك، ولكن من الذى يفلق الحبة أو النواة فى باطن الأرض ليخرج منها النبتة الصغيرة التى تظل تنمو حتى تثمر؟! أليس هو الله الخالق سبحانه؟ أليس هو الذى أودع فيها خصائص النمو؟ أوليس هو الذى يأذن لكل حبة بذاتها أن تنمو. . وإلا فلا نماء ولا إنات؟!

والله هو الذى يخرج الحى من الميت (كـمـا ينبت الزرع من الأرض المجـدبة)، ويخرج الميِّت من الحى (بعد أن تنتهى دورة الحيـاة فى الكائن الحى فيموت) وكلاهما يتم بقدر من الله.

ويجيء التعقيب بعد ذلك: ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ ﴾؟

ذلك هو الله الحق، الذى ينبت الزرع ويحيى ويمت. وهذه مجالات من مجالات قدرته. فهل من الشركاء من يفعل شيئًا من ذلك؟ فأنى تصرفون عن الحق وتتعاطون الإفك؟

وإذا كانت الجولة الأولى في الحَبِّ وِالنَّوى، والحي والميت على الأرض، فالجولة الثانية في الأفلاك: ﴿ فَالِقُ الإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيلَ سَكَنَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَو حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلَيمِ ﴾ .

إن الله فالق الحَبِّ والنَّوى هو كذلك فالق الإصباح، أى مخرج الصبح من باطن الظلمة، كما تخرج النبتة المشرقة من باطن الأرض المظلم(١). وهو الذى جعل الليل سكنًا. فمن حكمته سبحانه أن جعل أكثر الكائنات الحية التى خلقها تنشط للنور فى النهار وتسكن للظلمة فى الليل(٢). وبمناسبة الحديث عن النهار والليل يأتى الحديث عن الشمس والقمر فيقول: ﴿ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبًانًا ﴾ أى أن الله جعل الشمس والقمر حسبانًا، تحسب بهما الأيام والشهور والسنين كما أن لكل منهما دورة محسوبة بالحساب الرباني الدقيق الذي لا يختل قيد شعرة ﴿ ذَلِك تَقْدِيرُ الْعَزِينِ

<sup>(</sup>١) تأمل روعة الأسلوب القرآني وبلاغته الأخاذة.

<sup>(</sup>٢) هناكُ من خلق الله كائنات تنشط فــى الليل وتسكن فى النهار ولكن الإشارة هنا للإنســـان خاصة ثم لمعظم الكائنات.

الْعَلِيمِ ﴾، وبسبب هذا الانضباط الدقيق يحسب بهما الإنسان الوقت، ويتعلم الإنسان الدقة من دقة الكون من حوله!

﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ﴾ فتعرفوا بها اتجاهكم في ظُلمة الليل حيث لا نور ولا دليل.

﴿ قَدْ فَ صَلْنَا الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ وأى إنسان يطلع على هذه الآيات ويعلم دلالتها لابد أن يهتدى إلى الله الواحد الذي لا ينبغي له شريك.

ثم هذه جولة ثالثة في محيط الإنسان:

﴿ وَهُو َ الَّذِي أَنشَا كُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾ من آدم الذي خلقه الله من تراب، ثم جعل منه زوجه حواء.

﴿ فَمُسْتَقَرِ ۗ وَمُسْتَوْدُعٌ ﴾ إذ جعل الله النسل بعد ذلك يأتى بالتزاوج، الذى يتم في ه التقاء الخلية المؤنثة في مستودعها بالرحم.

﴿ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ ﴾ فالأمر في حاجة إلى تدبّر واع يدرك هذه المعجزة فيدرك عظمة الصانع الحكيم.

وهذه الجولة الأخيرة في عالم النبات:

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ، فالنبات كله يحتاج إلى الماء، ولا يخرج من الأرض بغير رىّ.

ثم يأخذ السياق في التفصيل بعد الإجمال:

﴿ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا تُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتِ مِنْ أَعْنَابِ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ ﴾ .

فهذا هو النبات كله يخرج أخضر طريا في مبدأ الأمر ثم يأخذ طريقه في النمو، فيخرج منه الحب المتراكب (مثل سنابل القسمح والشعير وغيرها)، ويخرج منه النخل بأنواعه، والأعناب والزيتون والرمان، مختلف الأشكال والألوان والروائح والمذاقات، بل إن كل نوع من هذه الأنواع تجد في ثماره المتشابه وغير المتشابه...

وحين يتملى الإنسان بخياله هذه اللوحة الجميلة الممتلئة بأشكال النبات المختلفة، فإن وجدانه ينفعل بها، ويحب أن يتأمل فيها ويشبع نظره منها..

والسياق القرآني بالفعل يدعوه إلى ذلك!

إنه هنا لا يدعوه إلى الأكل منها! ففي مكان آخر من السورة يذكر الأكل: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي أَنشَأَ جَنَّاتٍ مَّعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَالنَّحْلُ وَالزَّرْعَ مُحْتَلَفًا أَكْلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِها وَغَيْرَ مُتَشَابِه كُلُوا مِن ثَمَرِه إِذًا أَثْمَرَ وَآتُوا حَقَّه يوم حصاده وَلا تُسرفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤١].

ولكنه هنا في هذا السياق لا يــأمر بالأكل ولا يوجّــه إليه، إنما يوجّــه إلى شيء آخر: ﴿ انظُرُوا إِلَىٰ ثُمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ ﴾ .

انظروا إلى هذا الجمال البديع الذي أخرجته يد الصانع المبدع. .

املئوا وجدانكم ومشاعركم بهذا الجمال، ثم تدبروا... فماذا تجدون في هذا المنظر الرائع الأخاذ؟

﴿إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لآيَاتٍ لِّقَـوْم يُؤُمِنُونَ ﴾ فكل من ينظر ويتـدبر يجـد الآيات التي تهديه إلى الإيمان.

وهنا \_ والوجدان في قمة تأثره \_ يعرض السياق ضلالة المشركين فتبدو \_ بعد هذه الآيات كلها \_ سخفًا لا معنى له وأمرًا تـشمئز منه النفس ولا تسيغه: ﴿ وَجعلُوا للّه شُركاءَ الْمِعِنَّ وَخَلَقَهُمْ ﴾ فهم من خلقه، ومع ذلك فهـؤلاء المشركون يجـعلونهم شركاء له!

﴿ وَخُرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْم ﴾ اختلقوا بنين وبنات نسبوهم إلى الله بغير علم . . وأى علم هذا الذى ينتج هذه الأضاليل؟ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَصَفُونَ ﴾ . ﴿ بَدِيعُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ الذى أبدعها على غير مثال . ﴿ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَق كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ .

يناقشهم بمنطقهم: كيف يكون له ولد وليست له روجة؟ وقد نسوا ـ وهم يلفّقون هذه الأبناء والبنات لله ـ نسوا أن يلفّقوا له روجة كذلك لتلد هؤلاء البنين والبنات!

ثم إنه سبحانه وتعالى هو خالق كل شيء \_ وهم يُقرُّون بذلك \_ فأى شيء يدعو الحالق أن يتخذ بنين وبنات؟ ما حاجته إليهم وهو الذي يقول للشيء كن فيكون، وهو صانع هذه الآيات المعروضة في السماوات والأرض . . . ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾؟

ثم يجيء التعقيب الأخير بعد عرض آيات الخلق، ومناقشة الضالين في ضلالتهم، يحسم الأمر كله:

﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾. ذلكم. . . الخالق الذي رأيتم آيات خلقه . . هو ربكم الذي لا إله إلا هو . . فاعبدوه وحده مخلصين له الدين ، لا تشركوا به شريكًا من ولد مزعوم أو آلهة مدّعاة . . وهو المسيطر المتصرف في كل شيء : ﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ . ﴿ لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُو اللَّطيفُ الْخَبِيرُ ﴾ . لا تراه الأبصار في الدنيا، بينما يرى هو سبحانه كل الأبصار من عليائه، وهو اللطيف الخبير بخلقه وما يدور في نفوسهم من أفكار ومشاعر، سواء منهم المهتدى والمُمعن في الضلال .

\* ﴿ وَقَالُوا اتَّخَدُ الرَّحْمَنُ وَلَداً ( ﴿ الْحَبَالُ هَداً ﴿ هَا تَمُ شَيْعًا إِداً ﴿ آ آ تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الأَرْضُ وَتَخرُ الْجَبَالُ هَداً ﴿ آ أَن دَعَوْا للرَّحْمَنِ وَلَدا ﴿ آ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدا ﴿ آ لَ لَكُ مُن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدا ﴿ وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرْدا ﴾ الرَّحْمَنِ عَبْدا ﴿ آ لَ عَلَى اللَّعْمَةِ فَرْدا ﴾ الرَّحْمَنِ عَبْدا ﴿ وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرْدا ﴾ [مريم: ٨٨ \_ ٩٥].

#### ٣ \_ إنكار البعث:

كان من أشد ضلالات العرب في الجاهلية إنكارهم على الله أنه يستطيع أن يبعث الموتى بعد أن ماتوا وتحولوا إلى تراب! وبلغ بهم الأمر في التكذيب أنهم كانوا يعجبون من الرسول على الله حين يحدثهم بأمر البعث حتى روى القرآن عنهم: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَىٰ رَجُل يُنبِّئُكُمْ إِذَا مُزِقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّق إِنَّكُمْ لَفِي خَلْق جَديد (٧) أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّه كَذبًا أَم بِه جِنَّةٌ ﴾ [سبأ: ٧، ١٨].

وكان القرآن يعالج هذا الأمر بتعريفهم بقدرة الله الخالق، التي لا تنتهى عند

حد، ولا يُعْجِزُها شيء في السماوات والأرض، وأن الذي خلق الخلق أول مرة من العدم قادر على أن يعيد خلقه مرة أخرى، ثم يريهم من آيات الإحياء حولهم ما يلفت نظرهم إلى عملية إخراج الحي من الميت معروضة أمامهم في كل لحظة. والذي يستطيع أن يخرج الحي من الميت يستطيع حين يشاء أن يبعث الموتى ويردهم إلى الحياة:

\* ﴿ قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ ﴿ يَلْ عَجَبُوا أَن جَاءَهُم مَّنذُرٌ مِّنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ اَ أَئذَا مِثَنَا وَكُنَا تُرَابًا ذَلَكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴿ قَدُ عَلَمْنَا مَا تَنقُصُ الأَرْضُ مَنْهُمْ وَعَندَنَا كِتَابٌ حَفيظٌ ﴿ يَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فَي أَمْرِ مَرِيج ﴿ مَنهُمْ وَعَندَنَا كِتَابٌ حَفيظٌ ﴿ يَنظُرُوا بِالْحَقِ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فَي أَمْرِ مَرِيج ﴿ وَالْأَرْضَ مَنْهُمْ وَعَندَنَا كِتَابٌ حَفيظٌ ﴿ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاءَ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيْنَاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ﴿ وَالْأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِي وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴿ كَا تَبْصِرَةٌ وَذَكْرَىٰ لَكُلِّ عَبْد مُنيب ﴿ وَنَوْلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارِكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَلْدَةً مَيْتًا كَذَلكَ الْحَصِيدِ ﴾ وَنَزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارِكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا كَذَلكَ الْخُرُوجِ وَالنَّخُلُ بَاسَقَاتَ لَهَا طَلْعٌ نَصِيدٌ ﴿ وَأَصْحَابُ الرَّسُ وَثَمُودُ ﴿ إِنَ وَعَادٌ وَفَرْعُونُ وَإِخُوانُ لُوط وَالنَّخُلُ بَاسَقَاتَ لَهَا طَلْعٌ نَصِيدٌ ﴿ وَأَصْحَابُ الرَّسُ وَثَمُودُ ﴿ إِنَّا وَعَادٌ وَفَرْعُونُ وَإِخُوانُ لُوط وَالْتَحْلُ بَاسَقَاتَ لَهَا طَلْعٌ نَصِيدٌ ﴿ وَأَصْحَابُ الرَّسُلُ فَحَقَّ وَعَادٌ وَفِرْعُونُ وَإِخُوانُ لُوط وَالْمُ وَا عَرْدُونَ وَإِخُوانُ لُوط وَاعُونُ وَالْمَا لَا الْمَلْ فَحَقَّ وَعِيدٍ ﴿ إِنَّا أَفَعَيْمِنا بِالْحَلْقُ اللّهُ اللّهُ وَمُ فَي لَبْسٍ مِّن خَلْقٍ جَدَيْدُ ﴾ [ق: ١ - ١٥].

تعرض الآيات مجالات القدرة الإلهية المعجزة التي تخلق وتحيى الموات، فيبدو إنكار البعث بعدها تفاهة في الفكر وسخافة في العقل، لا تصدر عن إنسان سوى التفكير.

تبدأ الآية الأولى بذكر القرآن المنزل من الله على رسول الله على يدعو إلى الهدى، ولكن الكافرين الذين نزل القرآن لهدايتهم عجبوا حين جاءهم المنذر عير الهدى يحدثهم عن البعث فقالوا: ﴿ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ . وموضع العجب عندهم أنهم لا يتصورون أن الله يقدر على بعثهم بعد أن يصيروا ترابًا فيقولون: ﴿ ذَلِكُ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ .

ثم تقرر الآيات أن الله العليم سبحانه يعلم كل من يموت منهم فلا يضيع منهم أحد خارج علم الله، وأن عنده سبحانه كتابًا مسجلًا فيه كل شيء. وذلك ردًا على توهمهم أنهم إذا ضاعوا في الأرض وأصبحوا ترابًا فيقد ضاع كل أثر لهم على

الإطلاق! فهم يحسبون أنه ما دام قد ضاع منهم هم فقد ضاع من الله أيضًا ولم يعد الله قادرًا على الإتيان به فضلاً عن بعثه من جديد!

ثم يلفت السياق نظرهم إلى آيات الخلق من فوقهم ومن حولهم. فهذه السماء الضخمة وهذه الأرض الممتدة إلى آخر مدى النظر وما فيها من جبال وزروع..

ثم يعدد الآيات الدالة على قدرة الله على الإنشاء والإحياء، فمن الماء النازل تنبت في الأرض جنات من الفاكهة وزروع تنتج الحب والنخيل الباسقات وكلها رزق للعباد. وبالمطر يحيى الله الأرض الموات المجدبة. وبالكيفية ذاتها يحيى الموتى. ويخرجهم من الأرض كما يخرج النبات والزرع. إن عملية الإحياء واحدة في الحالين، والذي يقدر على الأولى يقدر على الثانية، ولكن البشر المطموسي البصيرة لا يدركون هذه الحقيقة، فيسلمون بالأولى ولا يسلمون بالثانية.

ويذكر السياق أنهم ليسوا وحدهم الذين يكذبون بالبعث؛ فعقد كذبت قبلهم جاهليات كثيرة يعدد منهم السياق قوم نوح وأصحاب الرس وثمود وعادًا وفرعون وإخوان لوط وأصحاب الأيكة (الذين أرسل إليهم شعيب) وقوم تبع. ثم يقدم النذير للعرب المنكرين: إن هؤلاء الأقوام كلهم كذبوا فدمَّر الله عليهم وحقّق فيهم وعيده، وهؤلاء إن أصروا على تكذيبهم فليس لهم عند الله إلا ذات المصير.

ويختم السياق بهذا السؤال الإنكارى الذى يقرر الحقيقة: ﴿ أَفَعَيِينَا بِالْخَلْقِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الكون كله من قبل، وها هم أولاء يرون الكون متماسكًا أمامهم مما يدل على عظمة الخالق وقدرته، فعلى أى أساس يشكون في قدرته على البعث؟!

النَّاسِ لا يُؤْمنُونَ آيَاتُ الْكَتَابِ وَالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الْحَقُّ وَلَكِنَّ أَكْشَرَ النَّاسِ لا يُؤْمنُونَ آيَاللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَات بِغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعُرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لأَجَل مُسَمَّى يُدبّرُ الأَمْرَ يُفَصِّلُ الآيَات الْعَلْكُم بلقاء رَبّكُمْ تُوقنُونَ آ وَهُو الَّذِي مَدَّ الأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوَاسِيَ وَأَنْهَاراً لَعَلَّكُم بلقاء رَبّكُمْ تُوقنُونَ آ وَهُو الَّذِي مَدَّ الأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوَاسِيَ وَأَنْهَاراً وَمِن كُلِّ الظَّمَرات جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُعْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لقَوْمٍ وَمَن كُلِّ الظَّمَرات جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُعْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَات لقَوْمٍ يَتَعَلَّ صَنْوَانٌ وَخَيْلُ صَنْوَانٌ وَعَيْلُ صَنْوَانٌ وَعَيْدُ وَنَحِيلٌ صَنْوَانٌ وَعَيْدُ وَنَحْيلُ صَنْوَانٌ وَعَيْرُ وَنَ قَ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضٍ فِي الأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ وَيَحْدِلُ صَنْوَانٌ وَعَيْرُ وَنَ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضٍ فِي الأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاكُولُ إِنَّ فِي ذَلِكَ وَعَيْرُ وَنَ وَيَعْ الْأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ

لآيَات لِقَوْم يَعْقَلُونَ ۞ وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوْلُهُمْ أَئِذَا كُنَّا تُرَابًا أَثَنَّا لَفِي خَلْق جَديد أُوْلَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَأُوْلَئِكَ الأَغْلالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمُّ فيهَا خَالدُونَ ﴾ [الرعد: ١ \_ ٥].

\* ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْيِي الْعَظَامَ وَهِي رَمِيمٌ ﴿ كَا قُلْ يُحْيِيهَا اللّٰذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةَ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلَيمٌ ﴿ آَ اللّٰذِي جَعَلَ لَكُم مَّنَ الشَّجَرِ الأَخْضَرِ اللّٰهَ أَنْ الشَّجَرِ الأَخْضَرِ اللَّهُ اللّٰهَ مَنْهُ تُوقَدُونَ ﴿ آَ وَلَيْسَ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن اللّهِ عَلَىٰ أَن يَوُلُ اللّهُ عَلَىٰ أَن يَعُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ يَخْلُقَ مَثْلَهُم بَلَىٰ وَهُو الْخَلاَقُ الْعَلِيمُ ﴿ آَ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ لَهُ كُن فَيكُونُ اللّهُ عَلَىٰ أَن يَقُولَ لَلّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الل

### تثبيت الإيمان

لا ينتهى دور القرآن مع النفس البشرية عند بيان العقيدة السليمة ومناقشة الانحرافات التى تقع فيها الجاهلية بشأن حقيقة الألوهية والربوبية، إنما يخطو خطوة أخرى ليصل إلى تشبيت تلك العقيدة الصحيحة، وتركيز الإيمان بالله الواحد المنزه عن الشريك والشبيه.

ووسيلته الكبرى إلى ذلك هي التذكير: ﴿ وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَىٰ تَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الذاريات: ٥٥].

#### وسائل تثبيت الإيمان في النفس البشرية:

- ١ ـ التذكير الدائم بعظمة الله التي لا تُحدّ، وآيات قدرته في الآفاق والأنفس، حتى يخشع القلب ويستسلم لله.
- ٢ ـ التذكير الدائم بأن الله مع الإنسان يراه ويراقبه ويحصى عليه أعماله، ثم يحاسبه عليها يوم القيامة، حتى تصبح تقوى الله جزءًا لا يتجزأ من مشاعر القلب، وركيزة ثابتة في الضمير.
- ٣ ـ كذلك يوجه القرآن القلب البشرى إلى ذكر الله دائمًا فى حالة السراء والضراء، ففى السراء يذكر الله شاكرًا لأنعمه، وفى الضراء يذكر الله صابرًا ومتطلعًا إليه سبحانه ليكشف عنه السوء.
- ٤ ــ يورد القرآن القــصص التى تثبّت الإيمان، قــصص الأنبياء وأتباعهم من المؤمنين الذين صبروا على الأذى حتى جاءهم نصر الله، وقصص الكـفار الذين كذّبوا وعاندوا حتى دمر الله عليهم بكفرهم.
- ما خيرًا يرسم القرآن صورًا محببة للمؤمنين وصفاتهم، وما ينتظرهم من الجزاء في الآخرة مسخلدين في الجنات، وصورًا كريهة منفرة للكافرين وصفاتهم، وما ينالهم من العذاب يوم القيامة.

ويظل القرآن يكرِّر هذه التوجيهات حتى ترسخ فى النفس، وحتى يصبح الله حاضرًا فى القلب لا يغفل الإنسان عن ذكره، فتستقيم مشاعره، ويستقيم

سلوكه، ويصبح عبدًا ربَّانيًّا مقربًا إلى الله في الدنيا والآخرة، فيرزقه الله الطمأنينة والسعادة في الدنيا، ويمنحه في الآخرة جنته ورضوانه.

وفيما يلى نعرض نماذج من آيات الكتاب الكريم كما فعلنا في الفصول السابقة من الكتاب:

### ١ ـ التذكير بعظمة الله وآيات قدرته في الآفاق والأنفس:

سبق لنا أن ذكرنا نماذج من الآيات في الفصول السابقة كلها تتحدث عن عظمة الله التي لا تحدّ، وقدرته التي لا يعجزها شيء في السماوات ولا في الأرض. وبينًا أن القرآن يستخدم آيات الله في الكون حين يخاطب الوجدان، وحين يخاطب العقل، وحين يرد على دعاوى المبطلين، سواء في الشرك أو في ادعاء الولد أو في إنكار البعث أو إنكار وجود الله، إن وجد في الأرض من ينكر وجود الله!

وقد كانت النماذج السابقة كلها تكفينا لبيان اهتمام القرآن بإبراز هذه الآيات، لتوضيح العقيدة السليمة وتركيزها في النفس كذلك.

ولكن كثرة النماذج في القرآن الكريم تجعلنا لا نكتفى بما سردناه منها من قبل، على كثرته، بل نضيف إليه نماذج جديدة، تستطيع أن تراجعها على ضوء الأمثلة المشروحة في الكتاب من قبل. ولكن ينبغى أن نعرف أن القرآن لا يعرض هذه الآيات لكى تكون مجرد معلومات تستقر في ذهن الإنسان وينتهى بها الأمر هناك، وإنما يريد الله سبحانه وتعالى من التذكير المستمر في القرآن بآياته في الأنفس والآفاق أن تؤثر هذه الحقائق في القلب البشرى تأثيرًا دائمًا لا ينتهى عند لحظة التأمل العارضة، بل يظل في القلب ويستقر فيه، حتى يتحول الإيمان بالله إلى حقيقة راكزة في نفس الإنسان، تنعكس في سلوكه الواقعى.

فما قيمة أن أعرف أن الله خلق السماوات والأرض، وأن له آيات معجزة في كل شيء خلقه، ثم ينصرف قلبي بعد ذلك عن ذكر الله، وينصرف عن طاعته فيما أمر به وما نهى عنه؟!

وما قيمة أن أعرف أن الله سبحانه وتعالى واحد لا شريك له، وأنه خلق الكون بقدرته، وأبدع فيه ما أبدع، ثم لا أسأل نفسى حين أقوم بعمل من الأعمال: هل هذا العمل يرضى الله أم لا يرضيه؟!

كلاا لا قيمة إذن لهذه المعرفة!

ولقد كان العرب في الجاهلية يعرفون أن الله هو الذي خلق السماوات والأرض، وهو الذي خلقهم هم أنفسهم، والقرآن يسجل عليهم ذلك: ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥]. ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم ْ لَيَقُولُنَّ اللّه ﴾ [السَّمَوات والأَرْض لَيقُولُنَّ الله ﴾ [الزخرف: ٨٧]. ولكنهم مع علمهم بهذا لم يكونوا يعبدون الله حق عبادته، وكانوا يشركون به آلهة أخرى، ويخالفون عن أمره فيما أمر به وما نهى عنه، ولذلك نم تنفعهم معرفتهم شيئًا، وسماهم الله جاهليين، وقال عنهم إنهم لا يعلمون.

إنما يريد الله سبحانه وتعالى من عباده أن يعرفوا عظمته وجلاله ليعبدوه حق عبادته ويطيعوه في سلوكهم الواقعي. ولذلك يظل يذكرهم بآياته في السماء والأرض وفي أنفسهم حتى تخشع قلوبهم، ويستقر فيها الإيمان، ويتحول إلى عمل في واقع الأرض.

## (أ) آيات الخلق والإبداع في السماوات والأرْض:

\* ﴿ وَآيَةٌ لَهُمُ الأَرْضُ الْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ (٣٣) وَجَعَلْنَا فِيهَا مِنَ الْعُيُونَ (٣٤) لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتْهُ فِيهَا جَنَاتٍ مِن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ الْعُيُونَ (٣٤) لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتْهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلا يَشْكُرُونَ (٣٥) سَبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ وَمِنْ أَيْفُهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلَمُونَ (٣٦) أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لا يَعْلَمُونَ (٣٦) وآيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلَمُونَ (٣٦) وَالشَّمْسُ تَجْرِي لمُسْتَقَرِ لَهَا ذَلِكَ تَقْديرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (٣٦) وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لمُسْتَقَرِ لَهَا ذَلِكَ تَقْديرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (٣٦) وَالْقَمَرَ وَلا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ عَلَى اللهُ وَكُلُ فِي فَلَك يَسْبَحُونَ ﴾ [يس: ٣٣ \_ ٤٤].

\* ﴿ وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْء مَّوْزُون ﴿ آ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ وَمَن لَسْتُمْ لَهُ بِرَازِقِينَ ﴿ وَإِنَّ مِن شَيْء إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِنَهُ وَمَا نُنزِلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَّعْلُوم ﴿ ٣ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ فَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاءً فَأَسْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنتُمْ لَهُ بِخَازِنِينَ ﴾ [الحجر: ١٩ \_ ٢٢].

\* ﴿ أَلَمْ تُرُواْ كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَوَات طَبَاقًا ۞ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسُ سِرَاجًا ۞ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُم مِنَ الأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا

وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ بِسَاطًا ۞ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فَجَاجًا ﴾ [نوح: ١٥ ـ ٢٠].

\* ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ مِهَادًا ۞ وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا ۞ وَخَلَقْنَاكُمْ أَزْوَاجًا ۞ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ۞ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ۞ وَبَنيْنَا فَوْمَكُمْ سُبَاتًا ۞ وَجَعَلْنَا اللَّهْارَ مَعَاشًا ۞ وَبَنيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شَدَادًا ۞ وَجَعَلْنَا سراجًا وَهَاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءً ثَجَّاجًا ﴿ ٢٠ النَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا صَلَ اللَّهُ عَلَيْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ۞ [النبأ: ٢ - ١٦].

﴿ فَلْيَنظُرِ الإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبَّا ﴿ آَ ثُمَّ شَقَقْنَا الأَرْضَ شَقًا الْأَرْضَ شَقًا الْأَرْضَ شَقًا الْأَرْضَ شَقًا الْأَرْضَ شَقًا الْأَرْضَ شَقًا الْأَرْضَ شَقًا اللهِ وَعَبًا وَقَصْبًا ﴿ آَ ﴾ وَعَنبًا وَقَصْبًا ﴿ آَ ﴾ وَعَنبًا وَقَصْبًا ﴿ آَ ﴾ وَعَنبًا وَقَصْبًا ﴿ آَ ﴾ وَغَنبًا ﴿ آَ ﴾ وَفَاكَهَةً وَأَبًا ﴿ آَ ﴾ مَتَاعًا لَكُمْ وَلاَّنْعَامِكُمْ ﴾ [عبس: ٢٤ ـ ٣٢].

\* ﴿ أَفَلا يَنظُرُونَ إِلَى الإِبلِ كَيْفَ خُلقَتْ ﴿ إِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ آَلَ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ آَلَ وَإِلَى الْأَرْضِ كَيَّفَ سُطِحَتْ ﴾ [الغاشية: ١٧ ـ ٢٠].

(ب) آيات القدرة المعجزة في الأنفس:

\* ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَ جَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٧٨].

\* ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٤].

\* ﴿ ذَلِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ۞ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْء خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَانَ مِن طِينَ ۞ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلُهُ مِن سُلالَة مِّن مَّاء مَّهِين ۞ ثُمَّ سُوّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ والأَفْشِدَةَ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَل لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ والأَفْشِدَة قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ [السجدة: ٢ - ٩].

﴿ قُلْ هُوَ نَبَا عَظِيمٌ ﴿ آَ أَنتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ﴿ آَ مَا كَانَ لِيَ مِنْ عَلْمِ بِالْمَلاَ الْأَعْلَىٰ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴿ آَ إِنْ يُوحَىٰ إِلَيَّ إِلاَّ أَنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ آَ إِذْ قَالَ رَبُّكَ الْأَعْلَىٰ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴿ آَ إِنْ يُوحَىٰ إِلَيَّ إِلاَّ أَنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ آَ إِذْ قَالَ رَبُّكَ اللَّهُ لَا يُكَا إِلَيْ إِلَى اللَّهُ لَا يُكَا لِلْمُلاثِكَةِ إِنِي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ ﴾ [ص: ٧٧ \_ ٧].

\* ﴿ خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ الأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً

أَزْوَاجٍ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونَ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمَاتٍ ثَلاثٍ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلُّكُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَأَنَّىٰ تُصَرَّفُونَ ﴾ [الزمر: ٦].

\* ﴿ فَلْيَنظُرِ الْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِن مَّاءٍ دَافِقٍ ۞ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ وَالتَّرَائِبِ ﴾ [الطارق: ٥ ـ ٧].

# (ج) في نعم الله على العباد:

\* ﴿ وَالاَّ نُعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ۞ وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَىٰ بَلَد لَمْ تَكُونُوا بَالغِيه إِلاَّ بِشقِ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ۞ وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَىٰ بَلَد لَمْ تَكُونُوا بَالغِيه إِلاَّ بِشقِ الأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفَ رَّحِيمٌ ۞ وَالْخَيْلُ وَالْبِغَالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَحْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٥ \_ ٨].

\* ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَائِقَ وَمَا كُنَّا عَنِ الْخَلْقِ عَافِلِينَ (١٧) وَأَنزَلْنَا مِن السَّمَاء مَاءً بِقَدَر فَأَسْكَنَّاهُ فِي الأَرْضِ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابٍ بِهِ لَقَادِرُونَ (١٠) فَأَنشَأْنَا لَكُم بِهِ السَّمَاء مَاءً بِقَدَر فَأَسْخَنَاهُ فِي الأَرْضِ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابٍ بِهِ لَقَادِرُونَ (١٠) وَشَجَرةً تَخْرُجُ مِن جَنَّاتٍ مِّن نَّخيلٍ وَأَعْنَابٍ لَكُمْ فِيهَا فَوَاكِهُ كَثِيرةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ (١٠) وَشَجَرةً تَخْرُجُ مِن طُورٍ سَيْنَاءَ تَنبُّتُ بِاللَّهُنِ وَصِبْغِ للآكِلِينَ (٢٠) وَإِنَّ لَكُمْ فِي الأَنْعَامِ لَعَبْرَةً نَسْقيكُم مَّماً فِي طُورٍ سَيْنَاءَ تَنبُتُ بِاللَّهُن وَصَبْغِ للآكِلِينَ (٢٠) وَإِنَّ لَكُمْ فِي الأَنْعَامِ لَعَبْرَةً نَسْقيكُم مِّماً فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ كَثِيرةٌ وَمَنْهَا تَأْكُلُونَ (٢٦) وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ﴾ بطونها ولَكُمْ فيها مَنَافِعُ كَثِيرةٌ وَمَنْهَا تَأْكُلُونَ (٢٦) وعَلَيْهَا وعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٧ - ٢٢].

\* ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً لَّعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ۞ وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ السَّمَاء مَاءً بِقَدَر فَأَنشَرْنَا بِه بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ۞ وَالَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ۞ لِتَسْتَوُوا عَلَىٰ ظُهُورِه ثُمَّ الْأَزْوَاجَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ۞ لِتَسْتَوُوا عَلَىٰ ظُهُورِه ثُمَّ الْأَزْوَاجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ۞ لِتَسْتَوُوا عَلَىٰ ظُهُورِه ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعْمَةً رَبِّكُمْ إِذَا السَّتَويَتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ۞ وَإِنَّا لِلْهُ لَكُمْ اللَّهُ عَلَيْه وَتَقُولُوا سُبْحَانَ اللّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ۞ وَإِنَّا لِلْهُ وَلَوْا لِللْهِ مِنْ اللّذِي الْمَعْلَمُونَ ﴾ [الزخرف: ١٠ - ١٤].

\* ﴿ اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَصْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [الجاثية: ١٢].

\* ﴿ وَالأَرْضَ وَضَعَهَا للأَنَامِ ۞ فِيهَا فَاكِهَةً وَالنَّحْلُ ذَاتُ الأَكْمَامِ ۞ وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَالرَّيْحَانُ ۞ [الرحمن: ١٠ ـ ١٣].

\* ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ [الملك: ١٥].

(د) في تدبير الكون بغير شريك:

\* ﴿ وَمَا مِن دَابَّة فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كَتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ [هود: ٢].

\* ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُرْجِي سَحَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَترَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خلاله وَيُنزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جِبَالِ فِيهَا مِن بَرَد فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَّن يَشَاءُ يَكَادُ سَنَا بَرْقَه يَدْهَبُ بِالْأَبْصَارِ ﴾ [النور: ٤٣، ٤٤].

\* ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَة ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَاجًا وَمَا تَحْملُ مِن أُنثَىٰ وَلا تَضَعُ إِلاً بِعِلْمِه وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرِ وَلا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِه إِلاَّ فِي كَتَابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّه يَسيرٌ (آ) وَمَا يَسْتُوي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَمِن كُلَّ تَاكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِن قَاصُلُه وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ (آ) يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ مِن الشَّمْسَ وَالْقَمَر كُلُّ يَجْرِي لاَجَلَ مُسَمَّى ذَلِكُمُ اللّهُ رَبُكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهُ مَا يَمْلُكُونَ مِن قَطْمِيرٍ ﴾ [فاطر: ١١ ـ ١٣].

\* ﴿ قُلْ أَتَنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ذَلكَ رَبُ الْعَالَمِينَ ۞ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي مِن فَوْقها وَبَارِكَ فِيها وَقَدَّرَ فِيها أَقْوَاتَها فِي أَرْبَعَة رَبُ الْعَالَمِينَ ۞ وَجَعَلَ فِيها رَوَاسِي مِن فَوْقها وَبَارِكَ فِيها وَقَدَّرَ فِيها أَقْوَاتَها فِي أَرْبَعَة أَيَّام سَوَاءً لِلسَّائلِينَ(١) ۞ ثُمَّ اسْتَوَى إلى السَّمَاء وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَها وَلِلأَرْضِ النَّيا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَابُعِينَ ۞ فَقضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَاء أَمْرَها وَزَيَّنَا السَّمَاء الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴾ سَمَاء أَمْرَها وَزَيَّنَا السَّمَاء الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ الْعَلِيمِ ﴾ وضلت: 9 - 17].

\* ﴿ يَسْأَلُهُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ [الرحمن: ٢٩].

<sup>(</sup>١) هذه الأيام الأربعة يدخل فيها اليومان السابقان اللذان خلق الله فيهما الأرض، فتكون بالإضافة إلى اليومين المذكورين في الآية التالية، الخاصين بخلق السماوات ستة أيام في مجموعها.

\* ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ [المجادلة: ٢١].

### (هـ) في تأييد الرسل بالمعجزات:

\* ﴿ وَمَا تَلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَىٰ (١٧) قَالَ هِيَ عَصَايَ أَتَوَكَّأُ عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَىٰ (١٨) قَالَ أَلْقِهَا يَا مُوسَىٰ (١٦) فَأَلْقَاهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ عَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَىٰ (١٨) قَالَ أَلْقِهَا يَا مُوسَىٰ (١٦) وَاصْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ (٣) قَالَ خُدْهَا وَلا تَخَفْ سَنُعيدُهَا سيرتَهَا الأُولَىٰ (٢٦) وَاصْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءَ آيَةً أُخْرَىٰ (٣٦) لِنُرِيكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُبْرَى (٣٦) اذْهَبْ إِلَىٰ فِرْعُونَ إِنَّهُ طَغَىٰ ﴾ [طه: ١٧ - ٢٤].

\* ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَالدَتكَ إِذْ أَيَّدتُكَ برُوحِ الْقُدُسِ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْد وَكَهْ لا وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكَتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ برُوحِ الْقُدُسِ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْد وَكَهْ لا وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكَتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإَنْجِيلَ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطَّين كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْراً بإِذْنِي وَتُبْرِئُ وَالإَنْجِيلَ وَإِذْ تَخْلُومَ بَإِذْنِي وَإِذْ تَخْرِجُ الْمَوْتَىٰ بإِذْنِي وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَنكَ إِذْ جَعْتَهُم بِالْبَيْنَاتِ فَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مَنْهُمْ إِنْ هَذَا إِلاَّ سَحْرٌ مَّبِينٌ ﴾ [المائدة: ١١٠].

\* ﴿ يَا زَكَرِيًّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلامِ اسْمُهُ يَحْيَىٰ لَمْ نَجْعَل لَّهُ مِن قَبْلُ سَمِيًّا ﴿ قَالَ رَبٌّ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُلامٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكَبَرِ عِتِيًّا ﴿ وَقَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُو عَلَي هَيّنٌ وَقَدْ خَلَقَتُكَ مَن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٧ ـ ٩].

﴿ قَالُوا حَرِّقُوهُ وَانصُرُوا آلِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَاعِلِينَ ﴿ اللَّهُ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلامًا عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴿ الْأَنبِياء: ٦٨ \_ ٧٠].

\* ﴿ وَلسُلَيْمَانَ الرّيحَ غُدُوهُمَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقَطْرِ وَمِنَ الْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْن رَبِّهِ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُدْقُهُ مِنْ عَذَابِ السَّعير (١٦) مَن يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَّحَارِيبٌ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَان كَالْجَوابِ وَقَدُورٍ رَّاسِيَاتٍ اعْمَلُوا آلَ دَاوُودَ شُكْرًا وَقَلِيلٌ مِنْ عَبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٢، ١٦].

# ٢ \_ التذكير بمراقبة الله للإنسان:

\* ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنَ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ مِن قُرْآن وَلا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلاّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فَيه وَمَا يَعْزُبُ عَن رَبّكَ مِن مِّشْقَالِ ذَرَّة فِي الأَرْضِ وَلا فِي السّماءِ وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مِّبِينٍ ﴾ [يونس: ٢١].

\* ﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ﴾ [طه: ٧].

﴿ يَا بُنيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مَثْقَالَ حَبَّة مِّنْ خَرْدُل فَتَكُن فِي صَخْرَة أُوْ فِي السَّموات أَوْ
 في الأَرْض يَأْت بها اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خُبِيرٌ ﴾ [لقمان: ١٦].

\* ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِن السّماء وما يعْرُجُ فيها وَهُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَأْتَينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وربّي لتأتينكُمْ عالم الْغَيْبِ لاَ يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةً فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَلا أَصْغَرُ مِن ذلك وَلا أَكْبُرُ إِلاَّ فِي كَتَابٍ مُّبِينَ ﴿ لَيَجُّزِي الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَالحات أُولئك لَهُم مَعْفُرةٌ وَرَزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ قَ اللّهِ مَعْدَابٌ مِن رَجْزِ أَلِيمٌ ﴾ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ قَ اللّهُ عَذَابٌ مِن رَجْزِ أَلِيمٌ ﴾ ورزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ قَ اللّهُ عَذَابٌ مِن رَجْزِ أَلِيمٌ ﴾ ورزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ قَ اللّهُ عَذَابٌ مِن رَجْزِ أَلِيمٌ ﴾ ورزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ قَ اللّهُ عَذَابٌ مِن رَجْزِ أَلِيمٌ ﴾

\* ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجُوى ثَلاثَةَ إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ وَلا أَدْنَى مِن ذَلَكَ وَلا أَكْثَر إِلاَ هُو مَعْهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يَنَبِّئُهُم بِمَا عَمْلُوا يَوْمَ الْقَيَامَةِ إِنَّ اللَّه بِكُلِّ شَيْءً عليمٌ ﴾ [المجادلة: ٧].

\* ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرُ وَمَا يَخْفَى ﴾ [الأعلى: ٧].

### ٣ ـ توجيه القلب البشرى إلى ذكر الله:

\* ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَة الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُوْمِنُوا بِي لَعَلِّهُم يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

\* ﴿ ادْعُوا رَبِّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لا يُحبُّ الْمُعْتَدِينِ ﴾ [الاعراف: ٥٥].

\* ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَسُنُ قُلُوبُهُم بِذِكْسِ اللَّهِ الا بِذِكْسِ اللَّهِ تَطْمَسُنُ الْقُلُوبُ ﴾ [الرحد: ٢٨].

\* ﴿ فِي بُيُوت أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرفَّعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِ وَالآصَالِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَلاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ رَجَّالٌ لاَّ تُلْهِيهُمْ تَجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذَكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَلاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالأَبْصَارُ (٣٦ لِيَجْزِيَهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِن يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالأَبْصَارُ (٣٦ لِيَجْزِيهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِن فَضْلهِ وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بغَيْر حِسَابِ ﴾ [النور: ٣٦ \_ ٣٨].

﴿ ﴿ اللَّهُ نَزُّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثَ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَّثَانِيَ تَقْشَعرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذَكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءُ وَمَن يُضَاءُ وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الزمر: ٢٣].

\* ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠].

#### ٤ \_ قصص الأنبياء:

ترد هذه القصص فى كثير من سور القرآن وخاصة فى سورة الأعراف، وسورة يونس، وسورة هود، وسورة مريم، وسورة طه، وسورة الأنبياء، وسورة الشعراء، وسورة النمل، وسورة القصص. ويمكنك مراجعة هذه السور فى المصحف، وستجد قراءتها سهلة ميسرة. وستجد خاصة فى «الأعراف» و«هود» و«الشعراء» أن القرآن يلفت نظرنا إلى أمور معينة فى حياة هؤلاء الأنبياء:

أولاً: أنهم كلهم جاءوا بكلمة واحدة هي «لا إله إلا الله» «اعبدوا الله ما لكم من إله غيره»، وهذا يبين لنا أن أهم شيء يرسل الله الرسل من أجله هو تعريف البشر بربهم وخالقهم، ليعرفوا أنه إله واحد وليعبدوه ولا يشركوا به شيئًا.

ثانيًا: أنهم كلهم قد لقوا التكذيب من قومهم، وتعرضوا للاضطهاد والإيذاء والتهديد بالقتل أو الطرد، ولكنهم لم يتنازلوا عن رسالتهم، ولم يتخلوا عن دعوتهم، وهذا يبيّن لنا أن العقيدة هي أغلى شيء في حياة الإنسان، وأنه مهما أوذى في سبيل عقيدته فلا ينبغي له أن يفرط فيها أو يتساهل في أمرها.

ثالثًا: أنهم حين تعرضوا للتكذيب والاضطهاد لجثوا إلى ربهم، يشكون إليه ما فعله قومهم بهم، ويستغيثون به أن يفرج كربتهم وينجيهم ومن معهم من المؤمنين، ولكنهم صبروا على الأذى ولم يغيروا موقفهم، وهذا يعلمنا أن المؤمن في موقف الشدة يلجأ إلى الله، ويتوجه إليه بالدعاء لكى يخلصه من شدته، ولكنه يثبت ويصبر حتى يأتى نصر الله، ولا يضعف ولا ينهار.

رابعًا: أن الله كان دائمًا ينصر رسله والذين آمنوا في نهاية الأمر، بعد أن يصبروا على الشدائد ويحافظوا على عقيدتهم ولا يتخلوا عنها أبدًا. وهذا يعلّمنا ألا نقنط من رحمة الله أبدًا مهما اشتد بنا الضيق، ونتطلع إلى الله دائمًا أن يرفع عنا الكرب مادمنا محافظين على صلتنا بالله، مستقيمين على أمره، مهتدين بهداه.

خامسًا: وفي القصص عبرة أخرى كذلك هي أن أهل الباطل مهما بدا في وقت من الأوقات أنهم متمكّنون في الأرض ومسيطرون، فإن الله يملى لهم ولكنه لا يفلتهم من عقابه في الدنيا ولا في الآخرة. كما يقول الرسول عليّن : "إن الله ليملى للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته"(١).

وإليك بعض النماذج من القصص القرآني:

\* ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَه غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم عَظِيم ( قَ قَالَ الْمَا أُ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلال مُّبِين ( قَ قَالَ يَا قَوْمِ لِنَّا لَيَرَاكَ فِي ضَلال مُّبِين ( قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلاً لَهٌ وَلَكَنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبَ الْعَالَمِينَ ( ) أَبَلَغُكُمْ رِسَّالات رَبِي قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلالًة مَا لا تَعْلَمُونَ ( ( أَنَ عَجِبْتُمْ أَن جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مَن رَبِّكُمْ عَلَى وَالْمَالِقُ مَن اللَّهُ مَا لا تَعْلَمُونَ ( ( آ ) أَوَ عَجِبْتُمْ أَن جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مَن رَبِّكُمْ عَلَى وَلَي مَعْهُ فِي رَجُل مِّن اللَّهُ مَا لا اللهُ مَا لا اللهُ مُا لا اللهُ مَا اللهُ مَا لا اللهُ مَا اللهُ مَا لا اللهُ اللهُ مَا لا اللهُ اللهُ

\* ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالَحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرُهُ هُو أَنشَأَكُم مِنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفَرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَريبٌ مُجيبٌ أَنشَأَكُم مِنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفَرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَريبٌ مُجيبٌ مَن اللَّهُ وَينا مَرْجُواً قَبْلَ هَذَا أَتَنْهَانا أَن نَعْبُدَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا وَإِنّنا لَفِي شَكٌ مَمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيب (٣٣) قَالَ يَا قَوْمٍ أَرَأَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّنَة مِن رَبِي وَآتَانِي مَن اللَّه إِنْ عَصَيْتُهُ فَمَا تَزيدُونَنِي غَيْر تَحْسِير (٣٣) وَيا قَوْمٍ هَذَه مَنْ وَمُعَد وَيَا قَوْمٍ هَذَه لَا لَقَهُ اللَّه لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللَّه وَلا تَمسُوهَا بِسُوء فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا فَعَدُافِ فِي دَارِكُمْ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ ذَلكَ وَعُدٌ غَيْرُ مَكُذُوبِ (١٠٠ فَلَا أَوْنِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ مَعْدَابٌ قَرِيبٌ أَمْ وَلا تَمسُوهَا بِسُوء فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابٌ قَلْمًا جَاء أَمْرُنَا نَجَيْنَا صَالِحًا وَالّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ بَرَحْمَة فَيّا وَمَنْ خَزْي يَوْمَعَد إِنَّ رَبّك هُو الْقُوي أُمْرُنَا نَجَيْنَا صَالِحًا وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ بَرَحْمَة فَيْنًا وَمَنْ خَزْي يَوْمِعَد إِنَّ رَبِكَ هُو الْقُويُ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري عن أبي موسى رضي الله عنه.

الْعَزِيزُ (٦٦) وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِيَارِهِمْ جَاثِمِينَ (٦٣) كَأَن لَمْ يَغْنَوا فِيهَا أَلا إِنَّ تَمُودَ كَفَرُوا رَبَّهُمْ أَلا بُعْدًا لِتَمُودَ ﴾ [هود: ٦١ ـ ٦٨].

\* ﴿ أَلَمْ يَأْتَكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ اللَّهُ جَاءَتُهُمْ رُسَلُهُم بِالْبِينَاتِ فَرَدُّوا أَيْدِيهُمْ فِي أَفْوَاهِهِمْ وَقَالُوا إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أَرْسَلْتُم بِهِ وَإِنَّا لَفِي شَكَّ مَمَّا تَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ( ) قَالَت رُسلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكَّ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ يَدْعُو كُمْ لِيَغْفَر لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخّر كُمْ إِلَىٰ أَجَل مُسمَمَّىٰ قَالُوا إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مَّشُلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصَدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا فَأْتُونَا بِسُلْطَان مُبِين اللَّهُ فَالَتُ وَاللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهُ وَمَا لَنَا أَن تَصَدُّونَا اللَّه وَعَلَى اللَّه فَلْيَتُوكُمْ مِن يَشَاءُ مِنْ عَبَادَهُ وَمَا لَنَا أَلا اللهَ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادَهُ وَمَا لَنَا أَلا اللهُ عَلَى الله فَلْيَتُوكُلُ اللهُ وَعَلَى الله فَلْيَتُوكُلُ الْمُؤْمُنُونَ اللَّه فَلْيَتُوكُلُ اللهُ وَعَلَى الله فَلْيَتُوكُلُ الْمُؤْمُنُونَ الله فَلْيَتَوكُلُ اللهُ وَعَلَى الله فَلْيَتُوكُلُ الْمُؤَمِّونَ الله فَلْيَتُوكُلُ الْمُؤَمِّونَ الله فَلْيَتُوكُمُ اللهُ فَلْيَتُوكُلُ اللهُ فَلْيَتُوكُلُ اللهُ فَلْيَتُوكُلُ اللهُ فَلْيَتُوكُونَ اللهُ فَلْيَتُوكُمُ اللهُ فَلْيَتُوكُلُ اللهُ فَلْيَتُوكُلُ اللهُ فَلْيَتُوكُولُ الْمُومُ مُونَ الطَّالِمِينَ الللهُ وَعَلَى الله فَلْيَتُوكُمُ اللَّهُ فَلَيْتُوكُمُ الْأَوْضَ مَنْ الطَّالِمِينَ الطَّالِمِينَ اللهُ لَمُ اللهُ مِنْ الْوَلُونُ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْتُوكُمُ الْأَوْلُ اللهُ اللهُولُ اللهُ اللهُ

\* ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَاً إِبْرَاهِيمَ (١٠) إِذْ قَالَ لاَبِيه وَقَوْمِه مَا تَعْبُدُونَ (٣) قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظُلُ لَهَا عَاكَفِينَ (٣) قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ (٣٧) أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُعُونَكُمْ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ الْأَقْدَمُونَ (٣٧) فَإِنَّهُمْ عَدُو لِي إِلاَّ رَبَّ الْعَالَمِينَ (٧٧) الَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ (٨٧) وَالَّذِي مُو يَطْعَمُنِي وَيَسْقِينِ (٩٧) وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ (٨٨) وَالَّذِي خَلَقَنِي يُمْ وَالْذِي أَوْمَ الدّينِ (٨٨) وَالَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفَرَ لِي خَطِيعَتِي يَوْمَ الدّينِ (٨٨) وَالَّذِي أَعْمَى وَيَسْقِينِ (٩٧) وَإِذَا مَرضْتُ فَهُو يَشْفِينِ (٨٨) وَالَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفَرَ لِي خَطِيعَتِي يَوْمَ الدّينِ (٨٦) وَالَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفَرَ لِي خَطِيعَتِي يَوْمَ الدّينِ (٨٦) وَالَّذِي مَن كُونَ يَحْمُونَ وَرَقَة جَنَّة النَّعَيْمِ (١٨) وَاللَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفَرَ لِي السَّان صَدْقَ فِي الآخرين (٨٦) وَاجْعَلْنِي مِن وَرَقَة جَنَّة النَّعْمِ مَالٌ وَلا بَنُونَ (٨٨) وَالاً مَنْ أَتَى اللَّه بَقَلْب سَلِيمٍ (٨٨) وَأَزْلَفَت الْجَنَّةُ وَرَقَة جَنَّة النَّعَيْمِ وَالْفَوُونَ (٣٤) وَقِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تُعْبُدُونَ (٣٤) وَتُولَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتَمْ تُعْبُدُونَ (٣٤) وَكُولُ الْمُعُونَ وَ وَلَيْ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتَمُ تُعْبُدُونَ (٣٤) وَكُنَا لَفِي ضَلال مُّبِن (٧٤) إِذْ لَكُنَا لَفِي ضَلال مُّبِن (٧٤) إِذْ لَكُمَ عُونَ (٣٤) فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ (١٠٠) وَمَا أَضَلَنَا إِلاَّ الْمُجُومُونَ (١٩ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ (١٠٠) وَمَا أَضَلَنَا إِلاَّ الْمُجُومُونَ (١٩ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ (١٠٠) وَمَا أَضَلَنَا إِلا الْمُحُومُونَ (١٩ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ (١٠٠) وَمَا أَضَلَنَا إِلاَ الْمُحُومُونَ (١٩ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ (١٠٠) وَلا وَمُ مَا أَصَالَانَ وَمُونَ (١٩ وَمُونَ (١٩ وَمُ مُولَا أَصَلَنَا إِلاَ الْمَوْنَ (١٩ وَمُ مَا أَصَالَانَ وَالْمَالَالُ وَمُ مَا أَصَلَنَا إِلَا الْمُحْرِمُونَ (١٩ وَمُ الْمَالَوِي الْمَالَا وَمُ الْمَالَعَالَى إِلَا الْمُعْرِقُونَ (١٩ وَمُ الْمَالَو (١٩

صَديقٍ حَميمٍ (١٦٠) فَلَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١٦٧) إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤَمِنينَ (١٦٣) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ [الشعراء: ٦٩ ـ ٤ ١٠].

\* ﴿ وَعَادًا وَتَمُودَ وَقَد تَّبِيَّنَ لَكُم مِن مَّسَاكِنِهِمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ (٣٦) وَقَارُونَ وَفَرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَدْ جَاءَهُم فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ (٣٦) وَقَارُونَ وَهَامَانَ وَلَقَدْ جَاءَهُم مُّوسَىٰ بِالْبَيّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضَ وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ (٣٦) فَكُلاَّ أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلَنَا عَلَيْه حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنْ أَرْسَلَنَا عَلَيْه حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ وَمِنْهُم مَنْ أَرْسَلَنَا عَلَيْه حَاصِبًا وَمِنْهُم وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٨ \_ ٢٥].

\* ﴿ وَاذْكُرْ أَخَا عَاد إِذْ أَندَر قَوْمَهُ بِالأَحْقَاف وَقَدْ خَلَت النَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفه أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم عَظِيم (آ) قَالُوا أَجِئْتَنا لَتَاْفكَنَا عَنْ آلِهَ تَلْفه أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّه إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم عَظِيم (آ) قَالُوا أَجْئَتَنا لَتَاْفكنَا عَنْ أَلُوا هَذَا أَلْهَ اللَّهُ وَأَبلَغُكُم مَّا أَرْسَلْتُ بِهَ وَلَكنِي أَرَاكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ (آ) فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْديتهم قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُّمَّطُرُنَا بِلْ هُو مَا اسْتَعْجَلْتُم بِهِ رِيحٌ فِيها عَذَابٌ أَلِيمٌ (آ) تُدَمِّر كُلُ شَيْء بِأَمْر رَبّها فَأَصْبُحُوا لا يُرَى إِلاَّ مَسَاكِنُهُمْ كَذَلكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُحْرِمِينَ (وَ) وَلَقَدْ مُكَنَّاهُمْ وَلا أَصْبَحُوا لا يُرَى إِلاَّ مَسَاكِنُهُمْ كَذَلكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُحْرِمِينَ (وَ) وَلَقَدْ مُكَنَّاهُمْ وَلا أَشْدَدُوا لا يُرَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلا فَيهم وَلا أَفْتَدَتُهُمْ مِن شَيْء إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزُونَ ﴾ [الأحقاف: ٢١].

#### ٥ \_ صور المؤمنين والكافرين:

يرسم القرآن صوراً وضيئة وجميلة للمؤمنين يعرض فيها خيصالهم وأحوالهم، وأثر الإيمان في قلوبهم وسلوكهم، تجعلنا نيحبهم ونيحب أن نكون منهم، لتنطبق علينا تلك الأوصاف الجميلة، ولنحظى برضاء الله في الدنيا والآخرة.

كما يرسم القرآن فى ذات الوقت صورًا منفّرة للكافرين وخمصالهم وأحوالهم، وأثر بعمدهم عن الإيمان فى قلوبهم وسلوكهم تجعلنا ننفر منهم ونكره أن نكون مثلهم، حتى لا نتعرض لمقت الله وغضبه فى الدنيا والآخرة.

وهذه الصور والأوصاف كشيرة في القرآن؛ لأن فيها دروسًا تربوية يربينا بها الله سبحانه وتعالى حتى تستقيم فطرتنا ويستقيم سلوكنا وتصلح أحوالنا.

وإليك بعض النماذج منها:

\* ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُو أَعْمَىٰ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَبْبَابِ (١) الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَلا يَنقُضُونَ الْمِيثَاقَ (٢) وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الْحَسَابِ (٢) وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْتغَاءَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَحْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الْحَسَابِ (١) وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْتغَاءَ وَجُه رَبِهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنفَقُوا ممَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أَوْلَعَكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ (٢٣) جَنَّاتُ عَدْن يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَاتِهِمْ وَالْمَلائِكَةُ يَدَّخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ (٣٣) سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَيَعْم وَذُرِّيَاتِهِمْ وَالْمَلائِكَةُ يَدَّخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ (٣٣) سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَيَعْم عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [الرعد: ١٩ - ٢٤].

تبدأ الآيات بموازنة بين المؤمنين والكافرين يتبين منها لأول وهلة أنهم مفترقون بعضهم عن بعض في صفاتهم ومقومات حياتهم وفكرهم. والقرآن يصف المؤمنين بأنهم هم الذين يعلمون أن ما أنزل إلى الرسول عَيْنِيْ من ربه هو الحق، بينما يصف الأخرين بأنهم عُمْىٌ. ثم يسأل هذا السؤال الإنكارى (أى الذى جوابه دائمًا: لا): ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رّبّكَ الْحَقّ كَمَنْ هُو أَعْمَى ﴾؟ والجواب لابد أن يكون: لا! فمن يقول إن الأعمى كالبصير، وإن من يعلم كمن لا يعلم؟!

والتعبير القرآنى الجميل يوحى إلينا بأن من يعلم أن القرآن والوحى حق هو المبصر، الذى يسير فى الطريق على نور، ولا يتخبط فى سيره لأنه يرى ما حوله. بينما الذى يشك فى الوحى ولا يتبعه هو الأعمى الذى يتخبط فى الطريق لأنه لا يراه. وهذه حقيقة، فإن المؤمن يعرف \_ من وحى إيمانه \_ ما هى غايته فى الحياة، وما الطريق الذى ينبغى أن يسلكه ليصل إلى غايته. فغايته هى إرضاء الله سبحانه وتعالى والتقرب إليه، ووسيلته هى الأعمال الصالحة، هى الطاعة لأوامر الله. بينما الكافر لا يعرف لماذا يعيش، إلا لإرضاء ملذاته القريبة، غافلاً عن النهاية التى تنتظره فى آخر الطريق.

ثم يجىء التعقيب في نهاية الآية: ﴿ إِنَّمَا يَتَذَكُّو أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ ، فالذين لهم عقول هم الذين يتذكرون، وغيرهم لا يتذكر ولا يعتبر. والتعبير القرآني يوحي إلينا مرة أخسرى أن الكافر ليس من أولى الألباب، أي ليس له عقل. ذلك لأنه لا يفكر بهذا العقل الذي وهبه له الله ليفكر ويتدبر، ويعرف عن طريق تدبره حقيقة الألوهية والربوبية.

هل المطلوب من الإنسان هو أن "يعلم" مجرد علم بأن القرآن حق؟ فقط؟! وهل يكفى هذا عند الله؟

إن الآية الثانية وما بعدها تبين لنا أثر هذا العلم في حياة الإنسان وسلوكه وتفكيره وشعوره، فهؤلاء الذين علموا أن القرآن حق يصفهم الله سبحانه وتعالى بأنهم فيُوفُونَ بعَهد الله وَلا يَنقُضُونَ الْميثَاقَ ﴾.

إذن فليس المطلوب هو مـجرد «العلم»! بل إن هذا العلم ينبـغى أن يحدث آثاره في حياة الإنسان، وإلا أصبح بلا معنى، وأصبح وجوده وعدمه سواء.

إن الصفة الكبرى التى يتصف بها أولئك العالمون بأن القرآن حق هى أنهم يوفون بعهد الله ولا ينقضون الميثاق. ولا تحدد الآية عهدًا معينًا ولا ميثاقًا معينًا، إنما تشمل كل عهد وكل ميثاق مع الله. والعهد الأكسبر هو الذي أودعه الله فى الفطرة وأشهد الفطرة عليه، وهو عبادة الله الواحد بلا شريك: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بني آدم من ظُهُورِهِم ذُرّيّتَ هُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِربِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدُنا ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

وكذلك العهد الدى تذكره سورة يس: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُولٌ مُّبِينٌ ۞ وَأَنِ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [يس: ٢٠، ٢١].

ولا تنتهى صفة المؤمنين بأنهم هم الذين يوفون بعهد الله ولا ينقضون الميثاق، بل يستمر السياق فيصفهم بأوصاف جميلة أخرى: ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ ﴾. ﴿ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ أى: يصلون كل ما أمر الله به أن يُوصل، لأن «ما» تفيد العموم. والتعبير بإطلاقه هكذا دون تحديد يشمل كل شيء أمر الله بوصله. وفي مقدمة كل شيء طلة الإنسان بربه بطبيعة الحال، فهذه أول صلة أمر الله بها أن توصل: صلة العبادة الحقة لله. ويأتي بعدها صلات الإنسان بوالديه، وصلاته بذوى قرباه، وصلاته

بالمسلمين جميعًا يحب لهم الخير، ويحب لهم كما يحب لنفسه. وهكذا يشمل هذا التعبير الموجز كثيرًا من تصرفات الإنسان.

ومع القيام بهذه الصلات التي أمر الله بوصلها فهم يخشون ربهم، وهذه الخشية تجعلهم يتصرفون في أمورهم بما يرضى الله، فيتعاملون بالصدق والأمانة والإخلاص، خشية أن يغضب الله عليهم، وكذلك يخافون سوء الحساب، فيتجنبون الأعمال والأقوال التي تعرضهم للحساب الشديد.

﴿ وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْتَغَاءَ وَجُه رَبِّهِمْ ﴾، فهم يصبرون على الشدائد لأنهم يبتغون وجه الله، ويتطلعون إليه بالرجّاء، ولكنهم صابرون، لأنهم يعلمون أن ما أصابهم هو قدر من الله، فيرضون به تقربًا لله وتحببًا إليه ليرضى عنهم.

﴿ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ ﴾، وإقامة الصلاة تقتضى توفية كل أركانها، وأدائها بالوقار والخشوع اللازم لها.

﴿ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً ﴾، فهم لا يبخلون بـــأموالهم، وكذلك لا ينفقونها رياء، وإنما ينفقونها لوجه الله في السر والعلانية.

﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّمَةَ ﴾، يتلقون السيئة ويردون عليها بالحسنة نبلاً منهم وترفعًا، وتقربًا إلى الله، لا ضعفًا ولا استخذذاءً، وإنما كما يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحبُّ الْمُحسنينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤].

وهكذا رأينا أن أولى الألباب، الذى يعلمون أن القرآن حق، يتصفون بكل هذه الصفات النبيلة الرائعة. تصرفاتهم نظيفة، مشاعرهم نظيفة، كل سلوكهم جميل. لماذا؟ لأنهم عرفوا الحق، وهذه هى المعرفة التى يريدها الله من عباده. فحين يعرفون حقيقة الألوهية ينعكس ذلك على سلوكهم فيصبح على هذه الصورة الرفيعة المحبوبة التى يحبها الله ويحبها الناس.

وما جزاؤهم على ذلك كله؟!

﴿ أُولْتُكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ لهم العاقبة الحسنة في الدار الآخرة.

﴿ جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا ﴾ ، ويا لها من جائزة جميلة على السلوك الجميل!

ولكن الله يتفضل عليهم بأكثر من ذلك! ﴿ جَنَّاتُ عَدْنُ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَّحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ ﴾، فهم لا يدخلون وحدهم، ولكن يدخل معهم الأشخاص الذين يحبونهم من آباء وأزواج وذرية. فيا لها من متعة: متعة الصحبة في جنات النعيم، جزاء الاستقامة على أمر الله.

وهل ينتهي الأمر عند ذلك؟ كلا! إن فضل الله يشملهم بأكثر من ذلك!

أرأيت حين تكون ضيفًا عند أحد الناس، فيدخل من باب الحجرة فيحيك. أليس ذلك يسر قلبك ويشعرك بالحفاوة والـتكريم؟ وإذا كرر الدخول عليك بالتحية؟ ألا يسرك ذلك أكثر؟ وإذا كان أهل البيت كلهم يجيئون إليك ويظهرون حفاوتهم بك فكيف يكون شعورك؟ ألا تحس بالسعادة والرضى والارتياح؟

إن الله يحتفى بك فى الجنة، فيرسل ملائكته يحيونك! ﴿ وَالْمَلائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ ﴾، يدخلون عليهم بالتحية والحفاوة والتكريم، يقولون: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنَعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ .

ألا يروقك هذا النعيم؟! ألا تحب أن تكون واحدًا من هؤلاء الذين يكرمهم الله هذا التكريم؟ بلى ولا شك!

والآن قارن حال الفريق الآخر، الذي رفض الهدى وأصر على أن يكون أعمى لا يبصر. إنه يمثل الصورة المقابلة تمامًا في كل شيء! ﴿ وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولْئِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءً الدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٥].

عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَات وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّه مَتَابًا ﴿ ﴿ وَالَّذَينَ لا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّه مَتَابًا ﴿ ﴿ وَالَّذَينَ لا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو مَرُوا كَرَوا كَرَوا بِآيَات رَبِهِمْ لَمْ يَحْرُوا عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴿ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللللَّهُ وَاللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّالِلَّةُ اللللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ الللللَّةُ الللللَّةُ الللللَّةُ الللللْلِللللللِّ الللللَّةُ اللللللللِّةُ اللللللللللللللللللللللللللللللللللل

\* ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ ۞ آخِذينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسنينَ ۞ كَانُوا قَلِيلاً مِّنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ۞ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ۚ ۚ ۖ مُحْسنينَ ۞ كَانُوا قَلِيلاً مِّنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ۞ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ۚ أَلَى وَفِي أَمُّوالِهِمْ حَقٌ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ [الذاريات: ١٥ \_ ١٩].

بهذه الوسائل كلها يصل القرآن إلى تثبيت الإيمان في القلب البشرى.

فحين يحس الإنسان بوجود الله معه في كل لحظة...

حين يحس بآيات القدرة في كل شيء في الكون من حوله، وفي ذات نفسه. .

حين يحس أن ماضى البشرية كله كان يهيمن عليه قدر الله وتدبيره... وأن الحاضر كذلك والمستقبل..

حين يحس أن الدنيا كلها ملك لله، والآخرة كذلك. . . `

حين يحس أن أعماله كلها محسوبة عليه، وسيحاسب عليها..

حين يرى صور الرسل الكرام وصبرهم وتضحياتهم..

حين يرى صور المؤمنين كريمة نظيفة جذابة، وصور الكافرين قبيحة منفِّرة. .

حينشذ يمتلئ قلبه بخشية الله وتقواه، وبالتطلع في ذات الوقت إلى حبه

وذلك هو الإيمان الصادق الذي يحب الله، ويقرب به عبده إليه، في صبح واحدًا من أولياء الله، الذين يقول الله عنهم في كتابه الكريم: ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [يونس: ٦٢].

## تحكيم شريعة الله

مر بنا في الفصل السابق ونحن نتحدث عن صور المؤمنين والكافرين أن معرفة الحق المنزل من عند الله لابد أن يكون لها مقتضى واقعى في حياة البشر. فهي ليست معرفة تُخْتَزَن في الذهن، إنما ينبغي أن تتحول إلى سلوك واقعى.

وأول مجال لتطبيق هذه الحقيقة، وأبرز صورة لها، هي تحكيم شريعة الله، والتقيّد في أمور الحياة كلها بمنهج الله.

إن شهادة «لا إله إلا الله» هي أول ما ينطق به المسلم، وهي مع تكملتها «محمد رسول الله» إعلان الدخول في الإسلام.

#### فما معنى هذه الشهادة؟ وما مقتضاها؟

معناها أن الشخص الذي ينطق بالشهادة قد أقر بالعبودية لله وحده، فقد أقر بأنه لا يوجد إله إلا الله، أي لا يوجد معبود بحق إلا الله. فمن شأن الإله أن يُعبد، ومادام لا يوجد إلا إله واحد هو الله سبحانه وتعالى، فليس هناك إذن من تنبغى له العبادة إلا الله، ولا يجوز التوجه بالعبادة لسواه.

### فما معنى العبودية لله؟

ترى إذا نحن نطقنا بالشهادة بألسنتنا وحدها ولم نقرَّ بها في قلوبنا نكون قد عبدنا الله؟!

وإذا نحن نطقنا بها بالسنتنا ثم أعلنا \_ باقوالنا وأفعالنا \_ أن أوامر الله ليست ملزمة لنا، وأن من حقنا أن نخالفها كلها، أو نتخير منها أشياء ننفذها وأشياء أخرى لا نلتزم بتنفيذها. . هل نكون قد عبدنا الله؟ هل تكون قلوبنا قد أقرت بالفعل بالعبودية لله وحده؟

كلا! فالإقرار معناه الالتزام! وإلا فهى كلمة تُقال باللسان، ولا رصيد لها من الواقع!

وقد أنزل الله شريعة معينة تحتوى أحكام الحلال والحرام، وأمر بتنفيذ هذه الشريعة في واقع الأرض. فإذا جاء إنسان يقول بلسانه: «لا إله إلا الله، محمد رسول الله»، ثم يرفض أن يتحاكم إلى شريعة الله، ويضع لنفسه حلالاً غير ما أحل

الله، وحرامًا غير ما حرم الله، فما قيمة الكلمة التي يقولها بلسانه؟ هل هي كلمة صادقة؟ وهل تنفعه عند الله؟

﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]. والإسلام كما قلنا في أول الكتاب هو إسلام الوجه لله، أى التوجه الكامل إلى الله، والخضوع الكامل لأوامر الله. التوجه الكامل لله في الاعتقاد، فلا يعتقد أن هناك من يخلق أو يرزق أو يضر أو ينفع أو يحيى أو يميت إلا الله. والتوجه الكامل لله في شعائر التعبد، فلا يصلي إلا لله، ولا يصوم إلا لله، ولا يزكى إلا لله، ولا يحج إلا لله. والتوجه الكامل لله في الدعاء، فلا يدعو إلا الله. والتوجه الكامل لله في أصول الحكم، فلا يحكم إلا بما أنزل الله. والتوجه الكامل لله في الأخلاق والسلوك، فلا يتخذ قيمًا أخلاقية ولا قواعد سلوكية إلا ما أمر به الله.

هذا هو الإسلام الحقيقي، وهذا هو المدلول الحقيقي لشهادة أن لا إله إلا الله.

\* \* \*

والمجتمع المسلم هو المجتمع الذي يلتزم بهذا الأمر. فتكون أحكامه، وتكون أفكاره ومعتقداته وأخلاقه وسلوكه جميعها مستمدة من كتاب الله وسنة رسوله.

وحين يتم ذلك يكون الله هو المعبود حقًا في ذلك المجتمع.

إنه لا يكفى أن نعبد الله داخل المسجد، بإقامة الشعائر التعبدية هناك، إذا كنا نخرج من المسجد فتكون لنا وجهة أخسرى غير الله، ومصدر آخر نتلقى منه أفكارنا ومعتقداتنا وسلوكنا وأحكام حلالنا وحرامنا غير الله.

ما قيمة تلك الشعائر التعبدية التي أقمناها إذن داخل المسجد؟

إن القيام بالعبادة داخل المسجد يجب أن يكون معناه الحقيقى أننا أقررنا وشهدنا بالعبودية لله وحده، فجئنا نؤدى فرائض العبادة التى أمرنا بها الله. فإذا كنا بمجرد خروجنا من المسجد نتجه إلى مصدر آخر غير الله، نستمد منه أحكامنا وشرائعنا ومنهج حياتنا، ف معنى هذا أننا اتخذنا إلهين اثنين في الحقيقة لا إلها واحدًا! فالإله الأول هو الذي عبدناه داخل المسجد بشعائر التعبد من صلاة ودعاء، والإله الثاني هو الذي عبدناه خارج المسجد، وتلقينا منه أحكام الحلال والحرام، وتنظيمات المجتمع وعلاقات الأفراد! والله يقول لنا محذرًا في كتابه العزيز:

﴿ وَقَالَ اللَّهُ لا تَتَّخِلُوا إِلَهَ يُنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ ﴾ [النحل: ١٥].

فهل نكون قد عبدنا الله الواحد ـ الذى أقررنا بوحدانيت بألسنتنا ـ إذا خصصناه بجزء واحد من العبادة ثم أخرجنا بقية العبادة عن اختصاصه سبحانه وتعالى؟ أم نكون فى الحقيقة قد أشركنا به إلهًا آخر، وكذبنا فى شهادتنا التى شهدناها بألسنتنا، لأننا نقضناها فى واقع حياتنا؟

وهل يتقبل الله منا ذلك؟ هل يتقبل منا أن نذهب لعبادته داخل المسجد، ولو تنسكنا هناك وذرفنا المدموع من شدة التأثر، ثم نوليه ظهورنا أول ما نخرج من المسجد، ونتجه إلى سواه، نستمد منه منهج الحياة؟

فلننظر ماذا يقول الله لنا في هذا الأمر الخطير: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ ويُسَلِّمُوا تَسْلَيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

فيقرر الله بكلام واضح حاسم أن الإيمان ليس زعمًا باللسان، وإنما محك الصدق في هذا الزعم هو التحاكم إلى شريعة الله.

ولنتدبر الآيات الخاصة بهذا الشأن من أولها:

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهَ عَرَبُونَ مَرُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاعُوت (١) وقَدْ أُمرُوا أَن يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضَلَّهُمْ ضَلالاً بَعيدًا (٣) وَإِذَا قيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَىٰ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنافِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا (٣) فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْديهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَحْلَفُونَ بِاللّه وَنكُ مَذَا إِلاَّ إِحْسَانًا وَتَوْفييقًا (٣) أُولئِكَ اللّذينَ يَعْلَمُ اللّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنهُمُ وَعُلُهُمْ وَقُلُ لَهُمْ فِي أَنفُسِهِمْ قَوْلاً بَلِيعًا (٣) وَمَا أَرْسَلْنا مِن رَسُولِ إِلاَّ لِيطَاعَ بإِذْنِ اللّه وَلُو وَعَظّهُمْ وَقُلْ لَهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسِهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَعْفَرُوا اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللّهَ تَوْابًا وَعَيْمُ اللّهُ مَا شَجَرَ بَيْنَهُمُ ثُمَّ لا يَجِدُوا اللّهَ تَوْابًا وَسُعَمْ حَرَجًا مَمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلّمُوا تَسْليمًا ﴾ [النساء: ٢٠ \_ ٢٠].

<sup>(</sup>١) كل حكم غير حكم الله فهو طاغوت. ولفظ الطاغوت يطلق في القرآن على كل شيء يتَّبعه الناس ويعبدونه غير الله، فالأصنام طواغيت، وحكم غير الله طاغوت.

بدأت الآيات بذكر قموم يزعمون أنهم آمنوا بالله وآمنوا بالقرآن، ثم هم يريدون أن يتحاكموا لغير شريعة الله، ثم انتهت بتقرير رباني حاسم أنهم لا يؤمنون حتى يتحاكموا إلى شريعة الله، ويسلموا في داخل أنفسهم أنها هي الشريعة التي يجب التحاكم إليها، وإلا فهم على وضعهم الحاضر غير مؤمنين.

والقرآن واضح جدًا في تقرير هـذه الحقيـقة. خـذ مثلاً هذه الآيـات من سورة النور:

﴿ وَيَقُولُونَ آمَنًا بِاللّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَسَولَىٰ فَرِيقٌ مّنْهُم مّنْ بَعْد ذَلِكَ وَمَا أُولَٰعُكَ بِالْمُـوْمِنِينَ ﴿ وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَوَيَقٌ مّنْهُم مُعْرَضُونَ ﴿ وَإِنْ يَكُن لِّهُمُ الْحَقُّ يَأْتُوا إِلَيْهَ مُنْعَنِينَ ﴿ وَ وَأَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ أَمِ ارْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلْ أُولِئَكَ هُمُ الظَّالِمُونَ وَ وَإِن يَكُن لِهُمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلْ أُولِئَكَ هُمُ الظَّالِمُونَ وَ وَإِن يَكُن لِللّهُ وَرَسُولِهُ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ أَلْنَ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطُعْنَا وَأُولِئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ المُفْلَحُونَ ۞ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولِهُ وَيَخْشَ اللّهَ وَيَتَّقُهُ فَا أُولِئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ الله وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولِهُ وَيَخْشَ اللّهَ وَيَتَّقُهِ فَأُولُوا سَمِعْنَا وَأُولُونَ ﴾ الله وَلَا لَو اللّهُ وَيَعْفُونَ ۞ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولِهُ وَيَخْشَ اللّهَ وَيَتَقَدُ فَأُولُوا لَا سَمِعْنَا وَأُولُونَ ﴾ الله وَلَولَوا لَكُونَ هُولِكُولُوا اللّهُ وَلَالَولُونَ كُولُوا اللّهُ وَلَا لَولُوا اللّهُ وَلَولَا اللّهُ وَلِللّهُ وَلَولَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَكُونَ لَكُولُوا اللّهُ وَلَولُوا اللّهُ وَلَولَا اللّهُ وَلَيْكُولُوا اللّهُ وَلَولَا اللّهُ وَلَا لَكُولُوا اللّهُ وَلَا لَا لَكُولُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَولَا اللّهُ وَلَولُوا اللّهُ اللّهُ

فه وَلاء قوم يقولون آمنا بالله وبالرسول. أى يقولون: نشهد أن لا إله إلا الله ونشهد أن محمدًا رسول الله! ويزيدون على ذلك فيقولون: أطعنا! فيزعمون الطاعة كذلك! ﴿ ثُمَّ يَتُولَّىٰ فَرِيقٌ مِنْهُم مِنْ بَعْدِ ذَلِك وَمَا أُولَيْكَ بِالْمُوْمِنِينَ ﴾.

فما هو التولي الذي حدث من هذا الفريق فنفى عنه صفة الإيمان وقال الله عنه: ﴿ وَمَا أُولُكُ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

هذا هو الذي تبينه الآية التالية: ﴿ وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مُعْرِضُونَ ﴾ .

فهذا الفريق الذى ينفى الله عنه الإيمان هو الذى يدعى لتحكيم شريعة الله فيعرض عنها. وسواء أكان إعراضًا قلبيًا، أم إعراضًا ظاهرًا، فكلاهما ينفى الإيمان ويلغى حقيقة الشهادة التى ينطقون بها بأفواههم؛ لأن الله يقرر فى آية سورة النساء التى سبقت الإشارة إليها أن التسليم القلبى شرط للإيمان: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسليمًا ﴾ .

ثم يمضى السياق يبين حال أولئك المنافقين: أنهم إذا أعجبهم حكم الله فى أمر من الأمور، أو رأوه يحقق مصلحة لهم يأتون إليه مندعنين، ويندد القرآن بهم على هذا السلوك المعوج، الذى يتحاكمون فيه إلى شريعة الله مرة ويعرضون عنها مرة حسب الأهواء والمصالح بعد أن ثبت عليهم وصف عدم الإيمان.

أما المؤمنون فحالهم مختلف، وآية إيمانهم أنهم يتحاكمون إلى شريعة الله. ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَٰئِكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴾ .

وتقرر الآية الأخـيرة أن هؤلاء الذين يتحاكـمون إلى شريعة الله، ويطيـعون الله ويخشونه هم الفائزون حقا.

من ذلك يتبين لنا بوضوح أن المحك الحقيقى للإيمان هو التحاكم إلى شريعة الله. وأن الناس إن قالوا بألسنتهم: لا إله إلا الله، محمد رسول الله، وإن أدُّوا جزءًا من العبادة المفروضة ثم رفضوا الالتزام ببقيتها فما هم بمؤمنين.

ويتبين لنا كذلك أن العبودية لله وحده ـ وهي مفهوم الإقرار بالشهادة ـ لا تتحقق في عالم الواقع حتى يُعبّد الله عبادة شاملة، تشمل أصول الاعتقاد، وشعائر التعبد، والتحاكم إلى شريعة الله، وتطبيق منهج الله في كل مجال من مجالات الحياة. وأن التحليل والتحريم بغير ما أنزل الله لون من الشرك لا يختلف عن شرك العبادة بحال من الأحوال. يقول الله حكاية عن المشركين أنهم يقولون: ﴿ لُو شَاءَ اللّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَحْنُ وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٣٥].

والسياق يندّد بهم لأنهم يدّعون أن هذا الشرك الذي يمارسونه هو بأمر الله ومشيئته، مع أن الله أرسل إليهم الرسل يَنْهُونَهم عن الشرك. ولكن المهم في الآية أن المشركين يحددون شركهم في أمرين: ﴿ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾، ﴿ وَلا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾. فالتحليل والتحريم بغير إذن من الله كعبادة الأصنام والأوثان سواء بسواء.

张 张 张

والإسلام ليس معجرد عقيدة وجدانية منعزلة عن واقع الحياة، وليس هناك دين

منزل من عند الله هو عقيدة فقط بغير شريعة تحكم الحياة. إنما البشر هم الذين يصنعون ذلك من عند أنفسهم فيشركون! ولنرجع إلى القرآن لنرى حقيقة هذا الأمر:

﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا للَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفظُوا مِن كتابِ اللّه وَكَانُوا عَلَيْه شَهدَاءَ فَلا تَخْشُوا النَّاسِ وَاخْشَوْنُ وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلْيلاً وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولْتِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (اللّهُ فَأُولْتِكَ هُمُ النَّافُسُ بِالنّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالأَنفَ بِالأَنفَ وَالسّنَّ بِالسّنَ بِالسّنَ وَالْجُرُوحَ قصاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِه فَهُو كَفَّارَةٌ للهُ وَمَن لَمَّ وَالأَذُن بِالأَذُن وَالسّنَ بِالسّنَ وَالْجُرُوحَ قصاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِه فَهُو كَفَّارَةٌ للهُ وَمَن لَمَّ وَالأَذُن بَالأَذُن وَالسّنَ بِالسّنَ وَالْجُرُوحَ قصاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِه فَهُو كَفَّارَةٌ للهُ وَمَن لَمَّ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولُكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿ وَ وَقَقَيْنَا عَلَىٰ آثَارِهِم بِعِيسَى ابْنِ مَريْمَ مُصَدّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِن التَّوْرَاةِ وَآتَيْنَاهُ الإِنجِيلَ فِيه هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِن التَّوْرَاةِ وَآتَيْنَاهُ الإِنجِيلَ فِيه هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاة وَآتَيْنَاهُ الإِنجِيلَ فِيه هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَمَن لَمْ التَّوْرَاةَ وَقَدْلَ لَكَ اللّهُ فِيه وَمَن لَمْ السَّوْنَ ﴾ [المائدة: ٤٤ ـ ٤٢].

فالتوراة التي أنـزلت إلى اليهود فيهـا عقيدة وشريعـة. والإنجيل الذي أنزل على النصاري فيه عقيدة وشريعة. وكذلك القرآن:

﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدَّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكَتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَبع أَهْواءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمُ شَوْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُم أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكن لِيَبلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبقُوا الْخَيْرَاتَ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فَيه تَخْتَلفُونَ (٤٤) وَأَن احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلَا تَشْبع أَهْوَاءَهُمْ وَاحْدَرُهُمْ أَن يَفْتنُوكَ عَن بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ فَإِن تَولَوْا فَاعْلَمْ أَنْمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِن النَّاسِ إِلَيْكَ فَإِن تَولُوا فَاعْلَمْ أَنْمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِن اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْم يُوقِنُونَ ﴾ لَلْهَ صَحْدًم الْجَاهِلِيَّة يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْم يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٤٨ ٤ - ٢٠].

حقيقتان تقررهما هذه الآيات:

الأولى: أن كل دين منزل من عند الله هو عقيدة وشريعة في ذات الوقت. عقيدة تحكم الوجدان، وشريعة تحكم واقع الحياة.

والثانية: أن كل حكم غير حكم الله فهو جاهلية، وأنه لا يوجد إلا نوعان اثنان من

الحكم: حكم الله وحكم الجاهلية. فالمؤمنون هم الذين يتبعون حكم الله، أما الذين يتحاكمون لغير ما أنزل الله، أي يتبعون حكم الجاهلية فما أولئك بالمؤمنين.

\* \* \*

وإذا كانت تلك هي حقيقة الدين الرباني، فإن البشر من عند أنفسهم هم الذين فَصَلُوا العقيدة عن الشريعة، وجعلوا الدين عقيدة فقط، وقالوا إن الدين صلة بين العبد والرب مكانها القلب، ولا علاقة لها بواقع الحياة! إنما واقع الحياة تحكمه شرائع يضعها البشر لأنفسهم. وبذلك خرجوا من دين الله وأصبحوا في الجاهلية! وهذا ما وقع للنصاري في أوربا بصفة خاصة، إذ فصلوا العقيدة عن الشريعة وفصلوا الدين عن الدولة، ووقعوا في هذا الفصام النكد الذي يقسم الحياة قسمين: قسمًا من اختصاص الله سبحانه وتعالى يُمارس في داخل الكنيسة، وقسمًا لا علاقة له بالله يُمارس في واقع الحياة.

وامتد بهم الفصام النكد ففصلوا بين الدين والعلم، وبين الدين والسياسة، وبين الدين والأخلاق! الدين والأخلاق!

وماذا كانت النتيجة؟ كانت النتيجة هي الحيرة والقلق والاضطراب الذي يحكم حياتهم، وحالات الجنون والانتحار والأمراض النفسية والعصبية المتزايدة؛ لأن النفس البشرية الواحدة يحكمها إلهان مختلفان أو آلهة متعددة: إله في داخل الكنيسة، وإله أو آلهة متعددة في السياسة والاقتصاد والاجتماع والعلم والفكر والأخلاق. والله يمثل لهذه الحالة في القرآن فيقول:

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً رَّجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَمًا لِرَجُلِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٢٩].

والمثل مضروب لتقريب حقيقة الألوهية للعرب المخاطبين بهذا القرآن أول مرة، وقد كان عندهم نظام الرق؛ فيقول لهم: هذا عبد يملكه شركاء متشاكسون كل منهم يأمره بأمر يختلف عن صاحبه ويجذبه إلى ناحيته، فهل تكون حاله في هدوء وسكينة وسلام مثل العبد الذي يملكه رجل واحد فيوجه إليه أوامر واحدة في اتجاه واحد؟ طبعًا لا يستوون!

وهذا نفسه هو حال الجاهلية المعاصرة حين تعبد إلهًا في المعبد، وآلهـة أخرى

متشاكسة خارج المعبد، فلا تعرف السلام ولا الهدوء ولا الطمأنينة، إنما يحكم حياتها القلق والاضطراب.

\* \* \*

ولقد كان المسلمون بمنجاة من هذا كله وهم يعبدون إلهًا واحدًا لا شريك له، يعبدونه في المسجد وخارج المسجد. يتوجهون إليه باعتقاد صحيح في وحدانيته، ويتوجهون إليه بشعائر التعبد، ويتوجهون إليه في شئون حياتهم المختلفة، فيتحاكمون إلى شريعته وينفذونها في واقع الحياة. وكانوا بذلك كما وصفهم الله في كتابه: ﴿ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُوجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١١].

ولكن المسلمين ظلوا يبعدون عن حقيقة دينهم فهمًا وسلوكًا حتى أصابهم الضعف فتمكن منهم أعداؤهم.

وحين تمكَّنوا منهم فقد أرادوا أن يقبضوا على عنصر القوة في كيانهم لكى لا يعودوا إلى النهوض مرة أخرى. وكان أول ما اتجهوا إليه في البلاد الإسلامية التي حكموها هو تنحية شريعة الله عن الحكم ووضع القوانين الوضعية بدلاً منها.

ثم ظلوا يعملون، ومعهم أدواتهم من العملاء الذين تأثروا بهم، على حصر الإسلام رويدًا رويدًا في دائرة الاعتقاد الوجداني والمشعائر التعبدية، لا صلة له بالسياسة ولا الاقتصاد ولا علاقات الأفراد في المجتمع ولا القيم الخلقية ولا السلوك الواقعي. .

ونرى أثر ذلك واضحًا فى البلاد التى لا تحكم بشريعة الله، وتروح تستورد المبادئ والنظم من الشرق والغرب، فتكون النتيجة هى التبعية للشرق والغرب، وروال العزة التى كانت لهم يوم أن كانوا مؤمنين: ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلَلْمُؤُمْنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨].

وتكون النتيجة هي شيوع أمراض الجاهلية في المجتمع الإسلامي، من تحلل خلقي وفكرى، وقلق وحيرة واضطراب، وقبل ذلك كله غضب الله وسخطه على الذين خالفوا عن أمره، وخرجوا عن طاعته: ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

ودين الله واضح لا لبس فيه:

﴿ إِن الْحُكُمُ إِلاَّ لِلَهُ أَمَرَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ [يوسف: ٤٠]. ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءً شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١]. ﴿ وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدَّ ضَلَّ صَلالاً مُبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

َ ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لا شَرِيكَ لَهُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

فلنعبد الله مخلصين له الدين، ولتكن آية إخلاصنا تحكيم شريعة الله، لكى نكون حقًّا مسلمين.

\* \* \*

## الإيمان بأسماء الله وصفاته

﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ (٢٣) هُوَ اللَّهُ الَّذِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ اللَّهُ الْمُتَكَبِّرُ اللَّهَ الْمَلَكُ الْقُدُوسُ السَّلامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبُّحَانَ اللّه عَمَّا يُشْرِكُونَ (٣٣) هُوَ اللّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الحشر: ٢٢ \_ ٢٤].

قلنا فى الفصول الأولى من الكتاب إن القرآن يُعرِّف البشر بالله سبحانه، لكى يعبدوه حق عبادته، ويتوجهوا إليه وحده فى كل أمورهم بغير شريك. فإنك لا تستطيع أن تقوم بالعبادة الحقيقية ولا التوجه الحقيقي إذا كنت لا تعرف من الذى تعبده وتتوجه إليه، أى إذا لم تعرف صفاته التى يتصف بها، حتى تكون عبادتك عن معرفة وعلم.

والله يصف نفسه في كتابه الكريم بالصفات التي يريد منا سبحانه وتعالى أن نعرفه ونصفه بها. فليس لنا أن نبتدع من عندنا صفات لله غير التي وصف بها نفسه أو وصف بها رسوله الكريم عليا أن هذا لا يليق بجلال الله وعظمته، ولا بالأدب الواجب من العباد نحو ربهم وخالقهم.

وحين يقرأ الإنسان القـرآن بحس متفتح، ويتدبر آياته، فإن قلبـه يمتلىء بالخشوع لله، والخشية منه سبحانه، والتطلع إليه في ذات الوقت بالحب والرجاء..

من الذي يقرأ قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَتِلْكَ الأَّمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الخشر: ٢١].

أو قوله تُعالَى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كَتَابًا مُّتَشَابِهًا مُّثَانِيَ تَقْشَعَرُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هَدَى اللّهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ [الزمر: ٢٣].

أو قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اجْ تَنَبُّوا الطَّاغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهِ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فَيشِّرْ عَبَادِ ( ١٧٠ ) الَّذِينَ يَسْتَمعُونَ الْقَوْلُ فَيَشِّعُونَ أَحْسَنَهُ أُولُولَ الْآلِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولُولَ الْآلِبَ ﴾ [الزمر: ١٧، ١٨].

من الذى يقرأ هذه الآيات وأمثالها دون أن يمتلئ وجدانه بحبِّ الله والخشوع له، والرغبة فى المتقرب إليه، والعمل على رضاه؟ وإذ يحس بهذه المشاعر فإن القرآن ييسر له التقرب إلى مولاه بأن يعرفه بأسمائه وصفاته وأفعاله.

فحين يعلم أن الله رحيم، وأنه يقول: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذَينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسهِمْ لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَعْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٥٣].

ويقول: ﴿ فَأُولْكِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التُّوَّابُ الرَّحِيم ﴾ [البقرة: ١٦٠].

ألا يجلعه ذلك يتطلع لرحمة الله، ويطمع في أن يغفر له الله ذنوبه حين يخلص إليه ويتوب!

وحين يعلم أن الله هو الرزاق ذو القوة المتين: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٨].

وأنه هو الذى يبسط الـرزق لمن يشاء من عبـاده ويقدر: ﴿ وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْصُطُ وَ اللَّهُ عَلْمِ وَاللَّهُ عَلْمُ وَيَبْصُطُ وَإِلَّهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٥].

ألا يجعله ذلك يتطلع إلى الله ليبسط له في الرزق، ويغدق عليه من نِعَمِه، وهو المنعم الوهاب؟

وحين يعلم أن الله هو الواحد القهار: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَه إِلاَّ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلالُهُم بِالْغُدُوِّ وَالآصَالِ ﴾ [الرعد: ١٥].

ألا يمتلئ قلبه رهبة من الله، الذي يقهر بسلطانه كل شيء، والذي تستجيب السماوات والأرض لقهره، فلا تملك أن تخرج على طاعته، والذي لا يتم في الكون كله إلا ما يشاء؟

وحين يعلم أن الله هو علام الخيوب، الذي لا يعزب عنه مشقيال ذرة في السماوات ولا في الأرض: ﴿عَالِمِ الْغَيْبِ لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةً فِي السّمواتِ ولا فِي الأرضِ وَلا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [سبا: ٣].

﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ [سبأ: ٢].

﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ﴾ [طه: ٧].

ألا يتحرز وهـو يهم بأى عمل من الأعمال، لأنه يعلم أن الله يراه ويـراقبه، بل يعلم حتى خلجات شعـوره التي لا يحدث بهـا أحدًا من البـشر، وأنه لا يمكن أن يتخفى عن الله في عمل أو فكر أو شعور؟!

وحين يعلم أن الله هو المهيمن على السماوات والأرض، لا يحدُث فيها شيء إلا بإذنه، وهو وحده الذي يدبر الأمر، ولا تأخده سنة ولا نوم: ﴿ اللَّهُ لا إِلَهُ إِلا هُو الْحَيُّ الْقَيْومُ لا تَأْخُدُهُ سنة ولا نوم اللَّهُ لا إِلَهُ إِلا هُو الْحَيُّ الْقَيْومُ لا تَأْخُدُهُ سنة ولا نوم مَن ذَا الّذي يَشْفَعُ عندَهُ إِلا بإذْنه يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْديهم وَمَا خَلْفَهُم وَلا يُحيطُونَ بشيء مِن علْمه إِلا يَشُودُهُ حِفْظُهُ مَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيم ﴾ بما شاء وسع كُرْسَيه السَّموات والأرض ولا يَشُودُه حِفْظُهُ مَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيم ﴾ إلله الله وسع كُرْسَيه السَّموات والأرض ولا يَشُودُه حِفْظُهُ مَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيم ﴾

﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَصْحَكَ وَأَبُّكَىٰ ﴾ [النجم: ٢٣].

ألا يجعله ذلك يتوجه إلى الله وحده، فهو العلى العظيم الذى لا يساويه أحد ولا يعلو عليه أحد، ولا يتوجه إلى أحد سواه في السراء ولا في الضراء، فلا أحد غيره يكشف السوء، ولا أحد غيره يزيد السرور؟

وهكذا. . وهكذا. . كلما علم صفة من الصفات ارداد معرفة بالله، وارداد طاعة وتقربًا إلى الله.

من أجل هذا يكرِّر القرآن أسماء الله الحسنى، ويأمرنا أن ندعوه بها، ويعرِّفنا بها رسوله على في الله الله تعالى تسعة وتسعين اسمًا، مائة إلا واحدًا، من أحصاها دخل الجنة»(١). والمقصود بالإحصاء ليس مجرد ذكرها باللسان والقلب غافل عن معناها، بل المقصود أن يمتلئ القلب بها ويتدبرها فينعكس أثر ذلك في السلوك.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

نتبين من ذلك إذن أن أسماء الله وصفاته وأفعاله الواردة في القرآن، هي مثل آيات قدرة الله في الخلق وفي الرزق، وفي الإحياء والإماتة، وفي إجراء الأحداث وفي علم الغيب. . المقصود بها التعريف بالله، لتزداد معرفة العباد بربهم، ويعبدوه على بصيرة، ويبعدوا عن الشرك والضلال.

نعم! إن ضلالة البشرية الكبرى هي الشرك(١).

والله سبحانه وتعالى هو الواحد الأحد: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ۚ لَا اللّهُ الصَّمَدُ ۚ ۚ لَمْ يَلُو وَلَمْ يَكُن لّهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ [الإخلاص: ١- ٤] يحب لعباده أن يهتدوا إلى حقيقته، ولا يشركوا به، ويحب أن يعاونهم على معرفة هذه الحقيقة، وييسرها لهم، لأنه بعباده رءوف رحيم. وكما يعرّفهم بآيات قدرته في السماوات والأرض فإنه في ذات الوقت يعرفهم بأسمائه وصفاته وأفعاله، ولا انفصال بين هذه وتلك.

فه و حين يعرِّفهم بآياته في الخلق، يعرِّفهم بأنه هو «الخالق» «البارئ» «المبدع» «بديع السماوات والأرض».

وحين يعرِّفهم بآياته في الرزق، يعرِّفهم بأنه هو «الرزاق» ذو القوة المتين.

وحين يعرِّفهم بهيمنته على كل شيء في هذا الكون، يعرِّفهم بأنه «المهيمن» وبأنه «يدبر الأمر».

وحين يعرِّفهم بآياته في الإحياء والإماتة، يعرِّفهم بأنه «هو يحيى ويميت».

وحين يعرِّفهم بقدرته على البعث، يعرِّفهم بأنه «يبعث من في القبور».

وحين يعرِّفهم بأنه سبحانه وتعالى متفرد فى كل شيء، متفرد في الكمال وحده، ومتفرد فى كل شيء وحده، فإنه يقول لهم: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

ويقول لهم: ﴿ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الروم: ٢٧].

<sup>(</sup>١) إذا كانت هناك فى العصر الحاضر ضلالة أكبر هى الإلحاد وإنكار وجبود الله أصلاً فهذه كسما قلنا ضلالة مضتعلة وغير حقيقية. والفطرة ــ حبتى فى ضلالها ــ تأباها، كما مبر بنا من حديث رائد الفضاء الروسى جاجارين.

ولقد اختلفت الفرق في تأويل الأسماء والصفات والأفعال وما كان ينبغي لها أن تختلف!

إن هذه الأسماء والصفات والأفعال الواردة في القرآن وفي الحديث يعرِّفنا الله بها على نفسه لنتعرف عليه. وما كان ينبغي أن تكون هي التي تضلَّلنا عن معرفة الله! لولا أن هذه الفرق الضالة قد فتنت عن حقيقة الإسلام البسيطة الواضحة بنظريات وأفكار دخيلة على الإسلام. والقرآن ـ دليلنا وهادينا ـ واضح في هذا الأمر كل الوضوح. . فهو يحدُّثنا عن أسماء لله، تدل على صفات، وتنشأ عنها أفعال:

«فالوهَّاب» اسم من أسماء الله الحسنى، وهو صفة لله تعالى، وينشأ عنها أن الله يهب ما يشاء لمن يشاء. .

و «الررَّاق» اسم من أسمائه، وهو كــذلك صفة من صفاته، ويـنشأ عنها أن الله يرزق العباد بما يشاء من رزق. .

ونحن نؤمن بهذه الأسماء لأنها وردت في كلام الله وكلام رسول الله عَلَيْكُمْ، ولاننا نراها ونلمسها ونشهدها في الكون من حولنا وفي ذات أنفسنا، كما قال تعالى: ﴿ سَنُويِهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ ﴾ [فصلت: ٥٣].

وكل تدبر في آيات الله في الكون وفي النفس يصل بنا إلى اليقين الكامل بأن كل ما وصف الله به نفسه هو الحق كل الحق، فهو الواحد الأحد، وهو المتفرد بالقدرة، المتفرد بالأمر والتدبير.

فعلينا إذن أن نؤمن بتلك الأسماء والصفات والأفعال، وأن نقف كذلك عند ما جاء منها في القرآن والحديث ولا نزيد على ذلك.

وهذا هو مـذهب السلف رضوان الله عليهم: يؤمنون بها كـما وردت، ولا يؤولونها؛ لأن التأويل ليس من شان البشر، لا لهم طاقة به، ولا ينبغى لهم أن يخوضوا فيه، إنما يأخذون الأمر بالبساطة التي يوضّحها القرآن والحديث.

فهذه الصفات حقيقة، ولكنها لا تشبه ما نراه من صفات البشر، فالبشر عاجزون والله قادر، والبشر ناقصون والله كامل، والبشر محجوبون عن الغيب والله علام الغيوب، والبشر محتاجون لمن يطعمهم ويسقيهم ويرزقهم والله هو الغنى المستغنى عن كل أحد وكل شيء، والبشر فسانون والله هو الدائم من الأزل إلى الأبد. فكيف تتماثل صفات الله مع صفات البشر، وأفعاله مع أفعال البشر؟

كلا! ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ فصفاته هو متفرد بها سبحانه؛ لأنها صفات الكمال، وهو المتفرد وحدد بالكمال.

والوجود كله يشهد بذلك التفرد، وفطرة الإنسان من أعماقها تشهد به كذلك.

ولا حاجة بنا، ولا حاجة للفطرة السوية، بتأويلات الفرق المنحرفة، سواء منها ما يعطل الصفات، ومن يبحث في كيفيتها ولم يُؤت القدرة على تكييفها، ومن يشبّهها بأعمال البشر والله ليس له مثيل..

إنما نقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر.

ونحمد الله على توفيقه.

张 张 孙

## الانحراف عن الإيمان والتوحيد

الشرك والإلحاد كلاهما انحراف عن الإيمان والتوحيد. والفرق بينهما:

أن المشرك يعرف أن هناك إلـهًا خالقًا لهذا الكون لكنه لا يـفرده بالعبادة، فيـعبد الهة أخرى مع الـله أو من دون الله، يقدم لها شعـاثر التعبد، ومن أنواعـها الدعاء والطاعة والاتباع، والمحبة والولاء، ويجعلها واسطة بينه وبين ربه.

أما الملحــد ــ فى اصطلاح المعاصرين اليــوم ــ فهو الذى ينكر وجــود الله أصلاً، وينسب الخلق والموت والحياة لغير الله، ولا يؤمن بالبعث.

والشرك والإلحاد كلاهما انتكاس يصيب البشر حين ينحدرون إلى الجاهلية، فينحرفون عن الفطرة السوية التى خلقهم الله عليها. وإن كان الانحراف الغالب على البشر في جاهلياتهم خلال عصور التاريخ المختلفة هو الشرك، والنادر هو الإلحاد، فيما عدا الجاهلية المعاصرة التى انحدر الناس إليها في العصر الحاضر والتى غلب عليها الإلحاد بصورة لا مثيل لها في التاريخ من قبل، بسبب بعض العوامل التى سنتعرض لها إن شاء الله بشيء من التفصيل على صفحات الكتاب.

والقرآن يشير إلى هذا الانتكاس فى قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴿ لَكُ ثُمُّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

والآيات تدل على أن الله قد ألهم البشرية كلها بأنه هو ربها وإلهها. وأنه ليس لها رب ولا إله غيره. وأنه أخذ عليها ميثاقًا بذلك: ﴿قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا ﴾، فلم يعد يقبل منهم أن يقولوا يوم القيامة: نسينا وكنا غافلين عن هذا الميثاق! أو يحتجوا بأن آباءهم أشركوا وأنهم اتبعوهم في شركهم لانهم من ذريتهم! فشرك الآباء لا يبرد

للأبناء أن يحيدوا عن ميشاق الفطرة، لأنه عهد بينهم وبين الله ولا دخل للآباء فيه! وإن كان الله من رحمته لا يحاسب الناس بميثاق الفطرة وحده، وإنما يحاسبهم بعد تذكرتهم على يد الرسل. ﴿ رُسُلاً مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِفَلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُسُلُ وَكَانَ اللَّهُ عَزيزًا حَكيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥].

ولا يعــذبهم حتى يبـعث لهم رسولاً يبلغـهم: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ١٥].

كذلك يقول الله في القرآن في سورة الروم عن أمر الفطرة: ﴿ فَأَقَمْ وَجُهَكَ للدّينِ حَنِفًا فَطْرَتَ اللّهِ اللّهِ فَلَا اللّهِ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيّمُ وَلَكِنَّ أَكُثَرُ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللّهِ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيّمُ وَلَكِنَّ أَكُثَرُ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللّهِ فَلِلّ تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ آبَ مُنيبِينَ إِلَيْهِ وَاتّقُوهُ وَأَقيمُوا الصّلاة ولا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [الروم: ٣٠، ٣١].

فهاتان الآيتان تدلان على أن الدين القيم \_ وهو توحيد الله وإخلاص العبادة له وحده دون شريك \_ هو الفطرة التي فطر الله الناس عليها.

كما أن الرسول عَلَيْكُم يحدثنا بأن الإسلام .. أى إسلام الوجه لله وعبادته وحده دون سواه .. هو دين الفطرة، إذ يقول عليه الصلاة والسلام: «ما من مولود إلا يولد على الفطرة (١)، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه "(٢).

بل نجد فى القرآن أن الكون كله، وليس الإنسان وحده، مفطور على عبادة الله، بسماواته وأرضه، وشمسه وقمره، ونجومه وجباله، ودوابه وشجره: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَات وَمَن فِي الأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجْرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ ﴾ [الحج: ١٨].

﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مِن دَابَّةٍ وَالْمَلائِكَةُ وَهُمْ لا يَسْتَكْبُرُونَ ﴾ [النحل: ٤٩].

﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلالُهُم بِالْغُدُوِّ وَالآصَالِ ﴾ [الرعد: ٥١].

فالتوجه لله بالعبادة ـ الذي تشيـر إليه الآيات بالسجود لأن السجود أبرر علامات

<sup>(</sup>١) أي على الإسلام. (٢) متفق عليه.

العبادة .. هو في فطرة الكون كله، الذي فطره الله علي عبادته وطاعته: ﴿ ثُمُّ اسْتُوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ ائْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ [فصلت: ١١].

والإنسان خَلَقٌ من حَلَق الله، مفطور مثل بقية الكون على التوجه لله بالعبادة. ولكن الله كرميه وفضيله على كثير من خلق، ومنجه الوعي والإدراك وحرية الاختيار: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزْقْنَاهُم مِّن الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثيرِ مَمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٠].

﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن نَّطْفَة أَمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان: ٢، ٣].

﴿ وَاللَّهُ أَخْرَ جَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَاللَّهُ أَخْرَ جَكُم السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْهُدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٧٨].

﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ لَّهُ عَيْنَيْنِ ٨ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ ۞ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ [البلد: ٨ ـ ١٠].

ولكن الإنسان ـ بسبب هذا التكريم ذاته ـ قد اختلف أمره؛ فبقى بعضه على الفطرة السوية التى خلقه الله عليها، أى بقى متجهًا بالعبادة لله وحده دون شريك، وضل بعضه فوقع فى الشرك والإلحاد: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمُواتِ وَصَل بعضه فوقع فى الشرك والإلحاد: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمُواتِ وَمَن فِي الأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوابُ وَكَثِيرٌ مِّن النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهُ الْعَدَابُ وَمَن يُهن اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِم ﴾ [الحج: ١٨].

َ ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ۞ فَأَلُهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواَهَا ۞ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا ۞ وَقَدْ خَابٌ مَن دَسُّاهَا ﴾ [الشمس: ٧ ـ ١٠].

فأما الذين استقاموا على الدين القيم فعبدوا الله وحده دون شريك، فهؤلاء بقوا كما فطرهم الله «في أحسن تقويم»، وأما الذين انحرفوا عن العبادة الصحيحة بشرك أو إلحاد فقد انتكسوا فأصبحوا «أسفل سافلين» ولم يعودوا يستحقون التكريم الذي من الله به على الإنسان، بل أصبحوا موضع الإهانة عند الله: ﴿ وَمَن يُهِنِ اللّه فَما لَهُ مِن مُكْرِمٍ ﴾، واستحقوا غضب الله ولعنته؛ لأنهم قابلوا الإحسان الرباني بالإساءة، وقابلوا النعمة بالكفران!

والآن بعد أن عرفنا ذلك نعود فنتكلم عن الشرك والإلحاد كل على حدة:

## الشرك: أسبابه ودوافعه

إذا عرفنا أن الشرك انتكاسة تصيب الفطرة، ومرض يصيب القلب، فلنحاول أن نتعرف على أسبابه، كما يحاول الطبيب أن يتعرف على أسباب المرض الجسدى ليعالجه.

فالأصل فى الجسد هو السلامة والصحة، ولكنه عـرضة للإصابة بالمرض إذا لم يحافظ الإنسان على أسباب الصحة، وعرضة لأن يتمكن منه المرض ويستفحل إذا لم يأخذ الإنسان بأسباب العلاج.

والنفس الإنسانية كذلك، الأصل فيها هو السلامة والصحة، ولكنها عرضة للإصابة بالمرض إذا ترك الإنسان نفسه بغير مراقبة دائمة لأعماله ولم يزنها بالميزان الصحيح. أو بعبارة أخرى إذا غفل الإنسان عن ذكر الله فوسوس له الشيطان وأبعده عن الطريق. وهي عرضة كذلك لأن يتمكن منها المرض ويستفحل إذا لم يسارع الإنسان إلى التوبة إلى الله والإنابة إليه والعودة إلى سبيله. فيصبح عندئذ بمن يقول الله عنهم: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مُّرضَ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرضًا ﴾ [البقرة: ١٠].

وهذا المرض الذي يصيب القبلب له عدة أسبباب ودوافع، بيَّنتها الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، نعرض جانبًا منها فيما يلي:

## ١ ـ الإعجاب والتعظيم:

فطرت النفس البشرية على الإعجاب بالبطولة وغيرها كاعجاب الابن بوالديه وهو أمرى فطرى وشرعى، يقول الله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ وَهَ أَمْرَى فطرى وشرعى، يقول الله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عندَكَ الْكبر أَحَدُهُمَا أَوْ كلاهُمَا فَلا تَقُل لَهُمَا أَفَ وَلا تَنَهَرهُمَا وَقُل لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبَ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبَ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبِياني صَغيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٣، ٢٤].

وتعظيم النبي المرسل مطلوب كذلك: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُول إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّه ﴾ [النساء: ٦٤].

﴿ لَا تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُم بَعْضًا ﴾ [النور: ٦٣].

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ

كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لا تَشْعُرُونَ آ إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظيمٌ ﴾ [الحجرات: ٢، ٣].

وتعظيم العلماء والصالحين من الأمة واجب: «العلماء ورثة الأنبياء»(١). «ليس منا من لم يوقر كبيرنا ويعرف لعالمنا فضله»(٢).

ولكن الانحراف ينشأ من زيادة التعظيم حتى يصل إلى التقديس، فهنا يدخل فى دائرة الشرك؛ لأن التقديس لا يكون إلا لله سبحانه وتعالى وحده بغير شريك. وكل تعظيم وصل إلى حد التقديس، سواء كان لشخص مثل الصالحين والأنبياء والعلماء والعباد وغيرهم كالملائكة والجن أم لشىء مثل الشمس والقمر والنجوم وما فى هذا الوجود فهو شرك؛ لأنه توجّه لغير الله بما لا ينبغى إلا له.

ومن هذا اللون من الانحراف نشأ كثير من الشرك في تاريخ البشرية، مما جاء ذكره في القرآن والأحاديث النبوية.

يقول الله تعالى: ﴿ قَالَ نُوحٌ رَّبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُوا مَن لَّمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ خَسَارًا (؟) وَمَكَرُوا مَكْرًا كُبَّارًا (؟) وَقَالُوا لا تَذَرُنَّ آلِهَتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ وَدًّا وَلا سُواعًا وَلا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا ﴾ [نوح: ٢١ ـ ٢٣].

ويقول ابن كثير في التفسير: «وقال على بن أبي طلحة عن ابن عباس: هذه أصنام كانت تعبد في زمن نوح. وقال ابن جرير: حدثنا ابن حميد، حدثنا مهران عن سفيان عن موسى عن محمد بن قيس: «ويغوث ويعوق ونسرا» قال كانوا قومًا صالحين بين آدم ونوح، وكان لهم أتباع يقتدون بهم، فلما ماتوا قال أصحابهم الذين كانوا يقتدون بهم: لو صورناهم كان أشوق لنا إلى العبادة إذا ذكرناهم، فصوروهم، فلما ماتوا وجاء آخرون دب إليهم إبليس فقال: إنما كانوا يعبدونهم وبهم يُسقون المطر فعبدوهم»(٣).

كذلك وقع فريق من المنحرفين في الشرك بتقديس أنسيائهم: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ فَاللَّهِ عَزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ وَلَكَ قَوْلُهُم بِأَفْواَهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلُ اللَّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُم بِأَفْواَهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلُ اللَّهِ وَلَكَ كَفَرُوا مَن قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴾ [التوبة: ٣٠].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري. (٢) رواه أحمد.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير في سورة نوح.

كذلك وقعوا فى تقديس أحبارهم ورهبانهم: ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مَن دُونِ اللّهِ وَالْمَسيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرَكُونَ ﴾ [التوبة: ٣١].

ووقع بعضهم فى الشرك بسبب تعظيم الملائكة والجن ـ وهم خلق من خلق الله ـ فزعــموا أنهم أبناء الله وبناتـه، وقدَّسوهم على هذا الاعــتبــار، فيقــول الله عنهم: ﴿ وَجَعَلُوا لِلّهِ شُركَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمًا يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠].

﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ (١٥٨ سُبْحَانَ اللَّهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الصافات: ١٥٨، ١٥٨].

﴿ وَجَعَلُوا الْمَلائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عَبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَاثًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ ﴿ وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَاهُم مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ [الزخرف: ١٩، ٢٠].

ووقع فريق آخر من البشر في الشرك بسبب تعظيم بعض الأجرام السماوية إلى حد التقديس، فعبدوا الشمس والقمر والنجوم، فيقول الله تعالى: ﴿ وَمَنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلّهِ الّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧].

وهكذا دخلت هذه الفرق الضالة كلها فى الشرك من باب تعظيم الأشخاص، أو أشياء هى من خلق الله، فقد عبـدوهم مع الله أو من دون الله، وضلوا بذلك عن الفطرة السوية التى تتجه لله وحده تعبده بغير شريك.

## ٢ \_ الميل إلى الإيمان بالمحسوس والغفلة عن غير المحسوس:

فى الإنسان ـ كـما فطره الله ـ نزعـتان فطريتان مـتكاملتان: إحـداهما تنزع إلى الإيمان بالمحـسوس، أى مـا يقع فى دائرة الحس ويمكـن للحواس أن تدرك وجـوده بالنظر أو السـمع أو الشم أو الذوق أو اللمس، والأخرى تنزع إلى الإيمان بالغيب، أى بما لا يقع فى دائرة الحس ولا يمكن للحواس أن تدرك وجوده بطريق مباشر.

وإذا كان الإنسان يشترك في النزعة الأولى مع بعض المخلوقات الأخرى، فقد خصّه الله بالنزعة الثانية ـ وهي الإيمان بالغيب ـ وكرَّمه بها، وفضَّله بها عن كثير ممن خلق. وكانت هذه الموهبة الربانية من عوامل رفعة الإنسان واتساع أفقه وعظمة روحه، وانفساح المجال أمامه وراء المحسوسات القريبة إلى آفاق التفكير والتدبّر في الكون كله لينتفع به ويستدل به على عظمة خالقه ومبدعه.

ولكن فطرة الإنسان عرضة للمرض كما قلنا، إذا لم يداوم على رعايتها وتقديم الغذاء الصالح لها، من ذكر لله وتقرب إليه بالأعمال الصالحات، وعندئذ يرين على القلوب ما يرين عليها من ظلمات: ﴿ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكُسُونَ ﴾ [المطففين: ١٤].

ومن الأمراض التى تصيب فطرة الإنسان أن تغفل عن غير المحسوس، وتحصر اهتمامها رويدًا رويدًا فى دائرة المحسوس وحده، ثم تمتد بها الغفلة حتى تستغنى تمامًا بعالم الحس عما وراءه، بل تمتد بها الغفلة أحيانًا أكثر من ذلك فتنكر ما وراء الحس إنكارًا كاملاً وتزعم أنه غير موجود (١).

وفى المراحل الأولى من هذه الغفلة لا ينكر المشرك وجود الله، ولكنه يتلمس صورة محسوسة قريبة يضفى عليها فى خياله بعض خصائص الألوهية من نفع وضر، وعلم للغيب، وتصريف للأمر بالمشاركة مع الله! فمع أنه يعلم أن الله هو الخالق، وأنه لا يشاركه أحد فى الخلق، إلا أنه يزعم أن فلانًا من الناس (نبيًا كان أو وليًا من أولياء الله الصالحين) أو الملائكة، أو الجن، أو صنمًا من الأصنام يستطيع أن يضر أو ينفع، أو يستجيب للدعاء، أو يبسط الرزق لمن يشاء، أو يعلم الغيب ويخبر به من يستطيع أن يتلقى عنه. وفي مثل هذه الصورة كان العرب فى جاهليتهم. فقد

<sup>(</sup>١) سنرى فيما بعد أن هذا المرض الأخير هو أوسع أبواب الإلحاد الذى شمل جانبًا كبيرًا من البشرية في العصر الحاضر.

ورد في القرآن أنهم يعرفون أن الله موجود وأنه هو الخالق: ﴿ وَلَئِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [الزمر: ٣٨، لقمان: ٢٥].

﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٧].

ومع ذلك كانوا يشركون به الجن والملائكة والأصنام التي يعبدونها ـ في زعمهم ـ لتقربهم إلى الله زلفي!

ولكن الغفلة كما قلنا قد تمتد إلى أبعد من ذلك. فيغفل المشرك عن الله الذى: ﴿ لاَ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ اللَّاطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣].

ويتصور أن الشيء المحسوس هو الله. فهنا لا يكتفى المشرك بأن يزعم لتلك المحسوسات بعض خصائص الألوهية، بل يضفى كل خصائص الألوهية عليها. وفى مثل هذه الصورة كان المصريون فى زمن الفراعنة إذ كانوا يزعمون أن «رع» - وهو قرص الشمس مو الخالق وهو الرازق وهو المحيى المميت، وهو الذى يبعث الناس يوم القيامة ويحاسبهم! كما كان المجوس ينسبون الخلق والضر والنفع والإحياء والإماتة للنار! وفى مثل هذا المستوى كذلك كانت الجاهلية الرومانية والجاهلية الإغريقية والجاهلية الهندية والجاهلية الصينية.

وبعض هذه الجاهليات كان يضيف إلى ذلك الشرك لونًا آخر، فيزعم أن فلانًا من البشر هو ابن الله، ويضفى عليه بعض خصائص الألوهية أو كلها، كما كانت الجاهلية الفرعونية تزعم أن الفرعون هو ابن الله (ابن الإله رع)، وأنه يجلس عن يمينه يوم القيامة. والجاهلية الهندية تزعم أن البراهما خلقوا من رأس الإله، وأنهم من أجل ذلك مقدسون ولا يحاسبون على أعمالهم (بينما المنبوذون نجسون لأنهم مخلوقون من قدم الإله ولذلك فهم مهينون ومحتقرون ا1). ولا تختلف النصرانية المحرفة كثيرًا عن ذلك، إذ زعمت أن المسيح ابن مريم هو ابن الله. وقالت مرة إنه هو الله، ومرة قالت إنه واحد من ثلاثة يكونون في مجموعهم إلهًا واحدًا. وإلى ذلك يقول الله تعالى: ﴿ لَقَدُ كُفُر الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُو الْمُسْمِحُ ابْنُ مَريم ﴾ ذلك يقول الله تعالى: ﴿ لَقَدُ كُفُر الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُو الْمُسْمِحُ ابْنُ مَريم ﴾

﴿ لَقَدُ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ قَالِتُ قَلاثَةً وَمَا مِنْ إِلَه إِلاَّ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [المائدة: ٧٣].

وقد وصل بنو إسرائيل إلى درجة أبشع من ذلك حين قالوا لموسى: ﴿ لَن نُؤُمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً ﴾ [البقرة: ٥٥].

وحين مرَّوا على قوم يعبدون الأصنام فقالوا لموسى اجعل لنا إلها (أي صنمًا) نعبده مثل هؤلاء القوم: ﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرِ فَأَتُواْ عَلَىٰ قَوْم يَعْكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَام لَهُمْ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَل لَّنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨].

وحين عبدوا العسجل واتخذوه إلهًا: ﴿ فَكَذَلِكَ أَلْقَى السَّامِرِيُّ ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عَجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُكُمْ وَإِلَهُ مُوسَى ﴾ [طه: ٨٧، ٨٨].

كل هذا ونبيهم بين ظهرانيهم يعلمهم أمر دينهم(١).

أما الدرجة القصوى من هذه الغفلة فهي التي تؤدى إلى إنكار وجود الله ألبتة، وسنتحدث عنها حين نتحدث عن الإلحاد.

#### ٣ \_ الهوى والشهوات:

من الأمراض التى تصيب الفطرة كذلك وتوقعها فى الشرك غلبة الهوى والشهوات. ذلك أن دين الله المنزَّل يشمل دائمًا أحكامًا إلهية يأمر الله البشر أن يلتزموا بها وينفذوها لتستقيم حياتهم وتتوازن: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ [الحديد: ٢٥].

وحين تكون الفطرة مستقيمة فإنها تتقبّل ما فرضه الله عليها بالرضا، وتجتهد فى تنفيذه تعبداً لله وطمعًا فى رضاه. ولكن حين يغلب عليها الهوى وحب الشهوات فإنها تضيق بما أنزل الله وتحب أن تتبع شهواتها. وفى ذلك يقول الله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُوا بَلْ نَتّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴾ [لقمان: ٢١].

﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ ﴾ [مريم: ٥٩].

﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مَّنَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدي الْقَوْمَ الظَّالَمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠].

<sup>(</sup>١) كان موسى قد تركهم أربعين ليلة ليتلقى من ربه الشريعة المنزلة ففعلوا هذا الفعل الشنيع، مع أنه ترك أخاه هارون ليخلفه في قومه مدة غيابه عنهم.

﴿ أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾ [الفرقان: ٤٣].

﴿ زُيِّنَ للنَّاسِ حُبُّ الشَّهَ وَالآَنْعَامِ وَالنِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفَضَّةَ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عَندَهُ حُسْنُ الْمَآبِ ﴾ [آل عمران: ١٤].

ومن أجل هذه الشهوات يستحبون الحياة الدنيا على الآخرة كما يصفهم الله: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اسْتَحَبُّوا الْحَيَاةَ الدُنيَا عَلَى الآخِرةَ وَأَنَّ اللَّهَ لا يَهْدي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ اللَّهَ لا يَهْدي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ اللَّهَ لا يَهْدي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ اللَّهَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ وَأُولْفَكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ [النحل: ١٠٧، ١٠٧].

﴿ الَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عَوَجًا أُولْقَكَ فِي ضَلال بِعِيدٍ ﴾ [إبراهيم: ٣].

وهؤلاء يرفضون الهدى الربانى، ويرفضون أن يعترفوا بالوحى المنزل من عند الله، ولو استيقنوا فى دخيلة أنفسهم أنه الحق، لأنهم لو اعترفوا لكان عليهم أن يلترموا، وهم يكرهون الالتزام بحا أنزل الله، لأن شهواتهم تغلبهم وتشقل فى حسهم. لذلك ينكرون أن ما جاء من عند الله هو الحق، ويجادلون فيه بالباطل، ويضعون قواعد وموازين للحياة وللأعمال غير ما قرر الله، ثم يزعمون أنهم هم الذين على الحق، وأن ما يتبعونه من نظم وقواعد وموازين أحق أن يُتبَع مما أنزل الله، فيقعون بذلك فى الشرك مشرك الاتباع(١).

وعلى هذه الصورة، كانت الجاهلية العربية التى ذكرها الله فى القرآن ذكرًا مفصلاً فى كثير من الآيات فى السور المكية خاصة. وعلى هذه الصورة كذلك نجد الجاهلية المعاصرة التى غرقت فى الشهوات إلى أذنيها، ورفضت الاعتراف بالوحى الربانى؛ لأنها تريد أن تتبع أهواءها ولا تريد أن تلتزم بما أنزل الله.

#### ٤ \_ الكبر عن عبادة الله:

الكبر كذلك من الأمراض التي تصيب الفطرة فتنحرف بها عن صورتها السوية وتوقعها في الشرك.

<sup>(</sup>١) سنتكلم في الصفحات التالية عن أنواع الشرك.

والكبر درجات تبدأ بالاستكبار على الناس وتنتهى بالاستكبار على عبادة الله. وكلها خلق مقيت مرذول لا يصدر عن نفس سوية مستقيمة؛ لذلك يقول الرسول على المناسبة على الم

وغالبًا ما يكون الكبر فى نفوس من حصلوا على شىء من متاع الحياة الدنيا، من مال أو جاه أو سلطان. ولكنه ليس وقفًا عليهم، ويمكن أن يتسرب إلى أى نفس مريضة فيصاب صاحبها بما يسميه المعاصرون «جنون العظمة» ولو كان من أحقر الناس!

وَكَمَا جَاءَ فِي قَـصَة فَرَعُونَ: ﴿ وَنَادَىٰ فَرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ م مَصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ تَجْرِي مِن تَحْتِي أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ [الزخرَف: ١٥].

﴿ اَذْهَبَ إِلَىٰ فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ ﴿ إِلَىٰ فَعُلَ هَلَ لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَّىٰ ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَتَخْشَىٰ ﴿ وَعَصَىٰ (٢) ثُمَّ أَدْبَرَ يَسْعَىٰ (٢) وَعَصَىٰ (٢) ثُمَّ أَدْبَرَ يَسْعَىٰ (٢) وَعَصَىٰ (٢) ثُمَّ أَدْبَرَ يَسْعَىٰ (٢) فَكَذَّبَ وَعَصَىٰ (٢) ثُمَّ أَدْبَرَ يَسْعَىٰ (٢) فَعَدَسَرَ فَنَادَىٰ ﴿ وَعَلَىٰ (٢) فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَىٰ (٢) فَأَخَذَهُ اللّهُ نَكَالَ الآخِرةِ وَالأُولَىٰ ﴾ فَعَدشَرَ فَنَادَىٰ (٢٠ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَىٰ (٢) فَأَخَذَهُ اللّهُ نَكَالَ الآخِرةِ وَالأُولَىٰ ﴾ [النازعات: ٧١- ٢٥].

وكما كان من أمر الوليد بن المغيرة: ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا [آ] وَمَهَّدَتُ لَهُ تَمْهِيدًا ﴿ آ] ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَّمْدُودًا آآ) وَبَنِينَ شُهُودًا آآ) ومَهَّدَتُ لَهُ تَمْهِيدًا ﴿ آ] ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ آ] كَلاَّ إِنَّهُ كَانَ لآيَاتنَا عَنيدًا آآ) سَأُرْهِقُهُ صَعُودًا آلَ إِنَّهُ فَكَر وقَدَّر آلَ فَقُتل كَيْفَ قَدَّر آلَ شُمَّ عَبَسَ وَبَسَر آلَ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَر آلَ ثُمَّ أَدْبَر وَاسْتَكُبُر آلَ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَر آلَ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَر آلَ ثُمَّ أَدْبَر وَاسْتَكُبُر آلَ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ يُؤثّرُ آلَ إِنْ هَذَا إِلاَّ قُولُ الْبَشَر آلَ سَأَصُلِيهِ سَقَرَ ﴾ [المدثر: ١١-٢٦].

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

ثم بيَّن لنا الله أنها قاعدة شاملة وليست ظاهرة فردية: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُجَادُلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلاَّ كِبْرٌ مَّا هُم بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [غافر: ٥٦].

وهذا الكبر عن عبادة الله أوضح ما يكون في الجاهلية المعاصرة، فهو ليس وقفًا على أصحاب المال أو الجاه أو السلطان، إنما سرى المرض في جسم الغرب حتى صار أتفه الناس شأنًا يستكبر عن عبادة الله!

 وجود الطغاة الذين يريدون أن يستعبدوا الناس لأنفسهم فيرفضوا أن يحكموا بما أنزل الله:

ومن أهم أسباب الشرك في تاريخ الجاهليات كلها وجود طغاة من البشر يريدون أن يستعبدوا الناس، ويسخروهم في قضاء شهواتهم، فيرفضوا الانصياع لما أنزل الله، ويضعوا من عند أنفسهم تشريعات لم يشرعها الله، فيحلوا ويحرموا من عند أنفسهم، اتباعًا لأهوائهم، ويفرضوا تشريعاتهم المزيفة على الناس بما يملكون في أيديهم من سلطان.

هؤلاء الطغاة في الواقع ينصبّون أنفسهم أربابًا من دون الله حين يعطونها حق التشريع من دون الله؛ لأن الله وحده هو صاحب هذا الحق حيث إنه هو الخالق سبحانه وإنه هو العليم الخبير: ﴿ أَلا لَهُ الْخُلُقُ وَالْأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦].

فالله سبحانه وتعالى بحق ألوهيته وربوبيت لكل الخلق، وبعلمه التام بكل شيء هو الذي يحق له أن يقول: هذا حرام وهذا حلال، هذا حسن وهذا قبيح، هذا مباح وهذا غير مباح.

فإذا جاء أى إنسان فادعى لنفسه حق التحليل والتحريم، والمنع والإباحة فقد جعل نفسه شريكًا لله، بل جعل نفسه إلهًا من دون الله. ومن تبعه في ذلك فقد أشركه في العبادة مع الله، أو أشرك به من دون الله!

وهؤلاء الطغاة، الذين سماهم الله في القرآن «الملا» هم أول من يتصدي لتكذيب الرسل الذين يرسلهم الله لهداية البشرية: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِه فَقَالَ يَا قَوْمِ اللهِ لهداية البشرية: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِه فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَه غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ( 3 ) قَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَوَاكُ فِي ضَلالٍ مِّبِينٍ ﴾ [الأعراف: ٥٩، ٢٠].

﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَه غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُم بَيْنَةٌ مِّن رَبِّكُمْ هَذه نَاقَةُ اللَّهَ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ اللَّه وَلا تَمَسُوهَا بسُوءِ فَيَا خُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاء مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الأَرْضِ تَتَخذُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْجَبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلاً اللَّه وَلا تَعْقُوا فِي الأَرْضِ مُفْسَدينَ ﴿ وَ وَاللَّهُ وَلا تَعْشَوْا فِي الأَرْضِ مُفْسِدينَ ﴿ وَ وَاللَّهُ وَلا تَعْشَوْا لَمَنْ آمَنَ اللَّهُ مَلُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مَوْمِئُونَ ﴿ وَ وَاللَّهُ وَلا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلا اللَّهُ اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَا وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَالُوا إِنَّا بِمَا أُولُولُهُ إِلَّهُ وَالْوَالِولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ إِلَّا اللَّهُ عَلَالُوا إِنَّا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَالُوا إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

وهكذا دائمًا يتصدى الملأ لتكذيب الرسول المبعوث من عند الله، ثم لا يكتفون بالتكذيب بل يتبعونه بالتهديد.

وهذا الأمر الذي يبدو لنا غريبًا لأول وهلة ليس غريبًا في الحقيقة!

فهؤلاء الملا يعرفون جيدًا أن السلطة التي يستعبدون بها الناس ليست شرعية في الحقيقة، لأنها مخالفة لما أنزل الله، ولكنهم يتجاهلون ذلك ويمضون في غيهم طاغين مستكبرين. فإذا جاء الرسول من عند الله يقول: ﴿ يَا قُومُ اعْبُدُوا الله مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرُهُ ﴾ \_ وهو ما قاله كل رسول لقومه \_ فهو في الحقيقة ينادي برد الأمر إلى الله، صاحب الحق وحده في التشريع للناس، وفي تقرير الحلال والحرام والمباح.

ثم إنهم لا يكتفون بتهديد الرسل أنفسهم، لكنهم يقفون بالمرصاد للناس الذين يستعبدونهم بسلطانهم، خوقًا من أن يفروا من سلطانهم الجائر إلى الله. فيهددونهم كسما يهددون الرسل، ويطلبون منهم أن يستمروا في ولائهم لهم ويمنعونهم من تقديم الولاء الخالص لله! أي يأمرونهم بالشرك ويهددونهم بالقضاء عليهم إن أسلموا لله!

ووجود الطغاة من جانب يقابله وجود المستضعفين الذين يخضعون لهم من الجانب الآخر. الأولون يأمرون بالشرك والآخرون يطيعون، خوقًا أو ذلاً.

يقول الله تعالى عن الأولين: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نَعْمَتَ اللَّه كُفْرًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ (٢٦) جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا وَبِئْسَ الْقَرَارُ (٢٦) وَجَعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُّوا عَن سَبيله قُلْ تَمَتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّارِ ﴾ [إبراهيم: ٢٨\_ ٣٠].

\* \* \*

## أنواع الشرك:

ليست الصورة الوحيدة للشرك هي السجود للأصنام كما يبدو لبعض الناس الذين يقرءون في التاريخ أن العرب في الجاهلية كانوا مشركين يعبدون الأصنام، فيتبادرإلى أذهانهم أن عبادة الأصنام هي السبب الوحيد في وصف العرب بأنهم كانوا مشركين، ويظنون من جهة أخرى أن الصورة الوحيدة للشرك هي عبادة الأصنام.

ولكنا إذا رجعنا إلى القرآن، ثم أنعمنا النظر في حياة الجاهلية العربية ذاتها، نجد أن عبادة الأصنام لم تكن إلا لونًا واحدًا من ألوان الشرك في الجاهلية العربية، فضلاً عن الجاهليات الأخرى التي مرت بها البشرية في تاريخها الطويل.

حقيقة أن عبادة الأصنام صورة واضحة ملموسة للشرك لا تحتاج إلى بيان. ولكن الشرك هو فى الحقيقة أوسع دائرة من عبادة الأصنام والسجود لها وتقديم القرابين إليها. وقد اتخذ فى الجاهليات المختلفة صورًا شتى، وما يزال يتخذ إلى هذه اللحظة أشكالاً متعددة فى حياة الناس فى الشرق والغرب، قد لا يلتفتون إليها ولا يدركون أنها ضروب من الشرك، حين يحصرون صورة الشرك فى أذهانهم فى عبادة الأصنام فحسب.

وفى الجاهلية العربية ذاتها كانت هناك ألوان متعددة من الشرك إلى جانب عبادة الأصنام، وعبادة الملائكة والجن، والظن بأنها تشفع لهم عند الله أو تقربهم إلى الله زلفى.

لقد كانت «القبيلة» ربّا يُعبد مع الله أو من دون الله!

انظر إلى قول دريد بن الصمة:

وهل أنا إلا من غسزيَّة إن غسوت غسويت وإن ترشد غزية أرشد!

#### نما معنى قوله ذلك؟

معناه أنه لا يوجد عنده معيار للرشد أو الغيّ إلا ما تقوله قبيلته «غزية». بل معناه أسوأ من ذلك في الحقيقة، معناه أن القبيلة هي التي تحل له وتحرم. فإن غوت فهو يغوى معها، مع علمه بأنها غاوية؛ لأن الغي يصبح في نظره حلالاً مادامت القبيلة قد فعلته. وإن رشدت فهو يرشد معها، لا لأنه يرى أن الرشد هو الأصلح، بل لأن القبيلة قد فعلته فهو الحلال في هذه اللحظة.

وفى كلتا الحالتين لا نجد أن الله موجود فى حسّه! فهو لا يأخذ حلاله ولا حرامه من الله. ولا يتلقى منه الأمر ولا يرجع إليه فى التصرف. إنما يأخذ من القبيلة، ويتلقى عنها، ويرجع إليها. وإذن فهى الرب الحقيقى بالنسبة إليه، وإن كان يعرف أن الله موجود، وأنه هو الذى خلقه وخلق السموات والأرض!

وكذلك كان عرف الآباء والأجداد عند هؤلاء الجاهدلين ربّا يعبد من دون الله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدُّنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴾ الله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدُّنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴾ [لقمان: ٢١].

وليس العرب وحدهم هم الذين قالوا ذلك في جاهليتهم، ففي القرآن أيضًا أن هذا كان شأن قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم: ﴿ أَلَمْ يَأْتُكُمْ نَبَأُ اللّذِينَ مِن قَبْلُكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادُ وَتُمُودَ وَالّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لا يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ اللَّهُ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم قَبْرُتُ فَوْمٍ نُوحٍ وَعَادُ وَتُمُودَ وَالّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لا يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ اللَّهُ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم اللهِ يَا الله عَدْمُونَا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ وَإِنَّا لَفِي شَكَ مِّمَّا لَبْيِنَاتَ فَرِدُوا أَيْدِيهُمْ فِي أَفْواهِهِمْ وَقَالُوا إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ وَإِنَّا لَفِي شَكَ مِّمَّا لَدُعُونَنَا إِلَيْهُ مُرِيب ۞ قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهُ شَكُ فَاطِرِ السَّمَواتَ وَالأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لَيْعُونَا إِلَيْهُ مَرِيب ۞ قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهُ شَكُ فَاطِرِ السَّمَواتَ وَالأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لَيْعُونَا اللّهُ مَنْ ذَلُوبًا إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ بَسَرٌ مَثْلُنَا تُرِيدُونَ لَيْعُمُ لَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا ﴾ [إبراهيم: 9، 10].

وعلى ذلك نستطيع أن نعدد ألوانًا مختلفة من الشرك ـ سواء فى الجاهلية العربية أو غيرها من الجاهليات ـ بجانب العبادة الخالصة للأصنام أو الأوثان بوصفها هى الله، كاعتقاد الجاهلية الفرعونية أن (رع) «قرص الشمس» هو الإله، واعتقاد المجوس أن النار هى الإله، واعتقاد الأشوريين أن بعلاً هو الإله، واعتقاد قوم نوح أن ودًا وسواعًا ويغوث ويعوق ونسرًا هى الآلهة.

فمن ضروب الشرك:

#### ١ ـ شرك التقرب والزلفى:

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَـذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣].

وهذا النوع من الشرك ـ كما ذكرنا من قبل ـ يمارسه الشخص الذي يعرف أن الله موجود، وأنه هو الخالق الرازق المحيى المميت ولكنه مع ذلك يتصور خطأ أن هناك كائنات أخرى لها بعض خصائص الألوهية، وأنها من ثمَّ قريبة من الله، وإذًا فالتقرب إليها يؤدى إلى القربي من الله!

ف من تقرَّب من الصنم وتمسَّح به، ومن صلى له وسـجـد، ومن تقـدم إليـه بالقربان، فقد أشرك.

ولقد يبدو لنا اليوم أن هذا اللون من الشرك ساذج جدًا وسخيف جدًا بحيث يستنكف منه الإنسان المعاصر، الذي تيسرت له وسائل التعليم والثقافة، واتسعت حصيلته العلمية والفكرية.

ومع ذلك فانظر إلى ملايين الناس التي تطوف حول أضرحة المشايخ والأولياء والقديسين في أرض الإسلام وخارج أرض الإسلام، تطلب منهم أن يقربوهم إلى الله زلفي.

وانظر إلى الذين يخشون \_ فى دخيلة أنفسهم \_ غضبة الذين يعظمونهم من ولاة وشيوخ وعظماء، ولا يخشون غضب الله، والذين يعتقدون فيمن يعظمونهم أنهم أقرب ضرًا لهم ونفعًا من الله سواء كانوا ملوكًا أو علماء أو رؤساء!

أتراهم قد بعدوا في هذا الأمر من عُبًّاد الجاهلية الذين قال الله عنهم: ﴿ أَلَا لِلَّهِ

الدّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أُولِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَىٰ ﴾ [الرّمر: ٣].

#### ٧ ـ شرك طلب الشفاعة من غير الله:

وقريب من شرك التقرب والزلفي شرك طلب الشفاعة من غير الله؛ لأنه امتداد له في الحقيقة.

وقد كان العرب في الجاهلية عارسون الشرِّكين معًا. فقد كانوا يعبدون الأصنام لتقربهم إلى الله زلفي، وكانوا في الوقت ذاته يطلبون الشفاعة منهم لتوهم انهم أنهم أصحاب كلمة مسموعة عند الله: ﴿ وَيَعبُدُونَ مَن دُونِ اللَّه مَا لا يَضُرُّهُم وَلا يَنفَعُهم وَلا يَنفُعُهم وَلا يَنفُعُهم وَلا يَنفُعُهم وَيَعبُدُونَ اللَّه بَمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَواتِ وَلا فِي اللَّه وَلَا فِي اللَّه وَلا فِي اللَّه وَلا فِي اللَّه وَلَا يَعْلَمُ وَيَ السَّمَواتِ وَلا فِي الأَرْض سُبْحَانَهُ وَتَعالَىٰ عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨].

﴿ أَمِ اتَّخَــذُوا مِـن دُونِ اللَّهِ شُـفَعَاءَ قُلْ أَوَ لَوْ كَـانُوا لا يَمْلكُونَ شَيْئًا وَلا يَعْقلُونَ ﴿ يَعْقلُونَ ﴿ وَالأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ يَعْقلُونَ ﴿ وَالأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [الزّمر: ٤٣، ٤٤].

وكما عبدوا الأصنام لتشفع لهم عند الله \_ وبخاصة اللات والعزى ومناة \_ فإنهم عبدوا الملائكة كـذلك باعتبارها بنات الله حسب ادعائهم الباطل، وأنها لذلك مسموعة الكلمة عند الله: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ (٢٦) لا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِه يَعْمَلُونَ (٢٧) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ارْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٦\_ ٢٨].

ولقد يُخيَّل إلينا كذلك أن هذه القضية قد انتهت مع انتهاء الجاهلية العربية، ولم يعد لها وجود. ولكن المتأمل في حياة الناس اليوم يجد نظائر لها في تشفيع الموتى من الأولياء والصالحين عند الله في قضاء المصالح وفي الرضا عن العباد.

وقضية الشفاعة كقفية الزلفى، كلتاهما تنشأ من توهم أن هناك من يملك من الأمر شيقًا مع الله، أو يملك التأثير فى مشيئة الله وإرادته. وهو وَهُمٌّ باطل لأن الله هو الغنى، وهو الله وهو اللهيمن على كل ما فى الوجود، ومشيئته هى النافذة وحدها فى هذا الكون. فالخلق جميعًا عبيد له وأقربهم إليه أتقاهم له.

ولا ينفى هذا أن تكون هناك شفاعة بين يدى الله يوم القيامة يتقبلها سبحانه ويستجيب لها(١). ولكنها أولا بإذن منه سبحانه للشافع أن يشفع، وثانيًا رضاه عن المشفوع له، قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلائِكَةُ صَفًا لاَ يَتَكَلَّمُونَ إِلاَّ مَنْ أَذْنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ [النبأ: ٣٨].

وقال تعالى: ﴿ وَلا يَشْفُعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ارْتَضَىٰ ﴾ [الأنبياء: ٢٨].

وقال: ﴿ وَكَم مِّن مَّلَك فِي السَّمَوَاتِ لا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْعًا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لَمَن يَشَاءُ وَيَوْضَىٰ ﴾ [النجم: ٢٦].

#### ٣. شرك الطاعة والاتباع؛

الأصل فى العبادة هو الطاعة. ومعنى عبادة الله طاعته فيما أمر به وما نهى عنه. فإن الإيمان الحقيقى بعظمة الله وألوهيته، وأنه هو الخيالق لهذا الكون، والمدبر لكل شئونه، والمهيمن على كل شيء فيه، هذا الإيمان يؤدى إلى نتيجة لازمة هى الطاعة لهذا الإله المتفرد بالربوبية والألوهية دون شريك.

أما الذى يصر على الغواية، ويرفض الانصياع لأمر الله، ويتوجه بالطاعة لغير الله يأخذ منه ما يحرم وما يحل، وما يباح وما لا يباح، فلا يمكن أن يكون فى دخيلة نفسه مقرًا لله بالألوهية بغير شريك، ولو ادعى ذلك! إنما هو فى الحقيقة قد وضع غير الله فى مقام الألوهية واتجه إليه بالعبادة، أى بالطاعة التى كان ينبغى أن تكون لله وحده دون سواه.

يقول الله فى القرآن عن اليهود والنصارى: ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنِ دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُو سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرَكُونَ ﴾ [التوبة: ٣١].

ويحدُّد الرسول عَيُّا معنى العبادة، ومعنى اتخاذ الأحبار والرهبان أربابًا من دون الله تحديدًا واضحًا حاسمًا في قصة عدى بن حاتم حين جاء ليسلم على يدى رسول الله عَيْنِ وكان نصرانيًا من قبل: روى الإمام أحمد والترمذي وابن جرير ــ

<sup>(</sup>١) كشفاعـة الرسول على أهل الموقف يوم القيامة وشفـاعته في قوم من العصاة استــوجبوا دخول النار، ألا يدخلوها، وشفاعته في قوم من العصاة دخلوا النار، ألا يدخلوها، وشفاعته في قوم من العصاة دخلوا النار، ألا يدخلوها،

من طرق ـ عن عدى بن حاتم رضى الله عنه أنه لما بلغته دعوة رسول الله على فر إلى الشام، وكان قد تنصر في الجاهلية فأسرت أخته وجماعة من قومه. ثم من رسول الله على أخته وأعطاها، فرجعت إلى أخيها فرغبته في الإسلام، وفي القدوم على رسول الله على أخته وأعطاها، فرجعت إلى أخيها فرغبته في الإسلام، وفي وأبوه حاتم الطائي المشهور بالكرم ـ فتحدث الناس بقدومه. فدخل على رسول الله على أنهم وفي عنق عدى صليب من فضة، وهو (أى الرسول على الله على الله الله وأتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله قال: فقلت: إنهم لم يعبدوهم. قال: «بلى، إنهم حرموا عليهم الحلال وأحلوا لهم الحرام فاتبعوهم، فذلك عبادتهم إياهم».

﴿ اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ وَلا تَتَّبِعُوا مِن دُونِهِ أُولِيَاءَ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].

فالسجود لغير الله في الآية الأولى ينفى العبادة لله. وعدم اتباع ما أنزل الله في الآية الثانية مرادف لاتباع الأولياء ـ أي الشركاء ـ من دون الله.

وكذلك يقول الله حكاية عن الكفار في تبرير شركهم: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَحْنُ وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٣٥].

فهم يحددون الشرك الذي هم واقعون فيه بأمرين في ذات الوقت: العبادة بمعناها الظاهر أي الركوع والسجود وكذلك التحريم والتحليل بغير ما أنزل الله، وهم هنا في الآية يحاولون تبرير هذا الشرك بشقيه بأنه راجع إلى مشيئة الله، والله يكذّبهم في ذلك ويقيم الحجة عليهم بأنه أرسل إليهم الرسل ليبلغوهم حقيقة الإسلام: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشُورَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا من دُونِه مِن شَيْء نَحْنُ وَلا آبَاوُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن دُونِه مِن شَيْء كَذَلكَ فَعَلَ الّذِينَ مِن قَبْلهم فَهَلْ عَلَى الرّسُلِ إلا البّلاغ المُبينُ (٣٥) وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّة رَسُولاً أَن اعْبُدُوا اللّه وَاجْتَبُوا الطّاغُوت ﴾ النحل: ٣٥، ٣٦].

وهذا اللون من الشرك هو الذي يعمُّ وجه الأرض اليوم.

فأما الأرض غير الإسلامية فقد حوت كل صنوف الكفر والشرك. ومن أبرزها شرك الطاعة في التحليل والتحريم بغير ما أنزل الله، واتخاذ الأرباب المختلفة من دون الله.

وأما الأرض الإسلامية فقد وقع من أهلها في هذا النوع من الشرك كل من رضى بشريعة غير شريعة الله، مجلوبة من الشرق أو الغرب، وكل من رفع رايةً للتجمع أو للجهاد غير راية الإسلام، من قومية أو وطنية أو علمانية أو غيرها من الرايات التي لم يأذن بها الله.

وهؤلاء وهؤلاء يقيمون أربابًا \_ وإن كانت غير محسوسة \_ ويعبدونها من دون الله.

فالذى ينادى بالقومية أو الوطنية ويتخذ ذلك ذريعة لإقامة وطن لا تحكم فيه شريعة الله، هو فى الواقع يتخذ القومية أو الوطنية ربًا يعبده من دون الله، سواء فى ذلك من يقيم هذه الراية ومن يرضى بها؛ لأن الأول يصدر باسمها تشريعات تحل وتحرم بغير ما أنزل الله، والآخر يتلقى منها ويطيعها ولا يتوجه بالتلقى والطاعة إلى الله.

والذى ينادى بوجوب إفطار العمال فى رمضان لأن الصيام يضر بالإنتاج المادى، يتخذ الإنتاج المادى فى الحقيقة ربًا من دون الله، لأنه يطيعه مخالفًا أمر الله.

والذى ينادى بخروج المرأة سافرة متبرجة مخالطة للرجال باسم التقدم والرقى وباسم التحرر، يتخذ التقدم والرقى والتحرر فى الحقيقة أربابًا معبودة من دون الله، لأنه يحل باسمها ما حرم الله، ويطيعها من دون الله.

والذى يدعو إلى إبطال شريعة الله أو تبديل المثل الإسلامية التى تصون الأخلاق والأعراض لكى نبدو فى نظر الغرب متحضرين غير متخلفين، يتخذ الغرب وتقاليده أربابًا معبودة من دون الله، ولو صلى وصام وزعم أنه مسلم؛ لأن الغرب وتقاليده أثقل فى حسّه من أوامر الله، وأولى بالاتباع والطاعة من أوامر الله!

وهكذا نجد صورًا متعددة من شرك الطاعة والاتباع تعم حياة الناس اليوم دون أن يتبينوا ما هم واقعون فيه من الشرك، مع أن كتاب الله وأحاديث الرسول عليه واضحة حاسمة في هذا الأمر: أن العبادة هي التلقى من الله في كل شأن من شئون الحياة. وكما نتلقى من الله شعائر التعبد، فنعبده سبحانه وتعالى بما تعبدنا به من صلاة وصيام وزكاة وحج، كذلك نتلقى منه أمور حلالنا وحرامنا، أي الشريعة التي تحكم أمور حياتنا في الصغيرة وفي الكبيرة سواء؛ لأن الله تعبدنا بتنفيذ شريعته كما تعبدنا بالصلاة والصوم والزكاة والحج، وكلها سواء، واعتبر التوجّه في هذه أو تلك لغيسر الله شركًا، وقال عن الذين يفعلون ذلك: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُركًا عُ شُركًا عُ شُركًا عُ شُركًا عُ الشورى: ٢١].

وقد أمرنا الله بمفاصلة الواقعين في هذا الشرك: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ تَعَالَوْا إِلَيْ كَلَمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤].

لذلك ينبغى علينا أن نتبين طريقنا جيدًا في وسط هذا الشرك الذي يعم السيوم وجه الأرض، وأن نجتهد ونتحرى ألا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئًا. وألا نتخذ أربابًا نتوجه لها بالعبادة من دون الله.

#### ٤- شرك المحبة والولاء:

وقريب من شرك الطاعة والاتباع شرك المحبة والولاء للمشركين والكفار. إن ولاء

المسلم ينبغى أن يكون لله ولرسوله وللمؤمنين كما أمرنا الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّذِينَ آمَنُوا اللّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴿ وَمَن يَقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴿ وَهَ وَمَن يَتَوَلَّ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَاللّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حَزْبَ اللّهِ هُمُ الْغَالبُونَ ﴿ وَ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا لا يَتَخذُوا اللّذِينَ اتَّخذُوا دِينكُمْ هُزُواً وَلَعَبًا مِّنَ اللّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أَوْلِياً ءَ وَاتَّقُوا اللّهَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٥٥- ٥٧].

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَىٰ أَوْلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْض وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥١].

وكذلك المحبة لا ينبغى أن تكون لغير الله ورسوله والمؤمنين. ولا ينبغى بحال من الأحوال أن تكون لشيء ولا لأحد يقع فى دائرة الكفر والشرك: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحبُّونَهُمْ كَحُبِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى النَّاسِ فَاللَّهِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَاللَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ شَدِيدُ الْعَدَابِ ﴾ اللَّذينَ ظَلَمُ وا إِذْ يَروْنَ الْعَدَابِ أَنَّ اللَّهُ وَ لَلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعَدَابِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخذُوا آبَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أَوْلِيَاءَ إِن اسْتَحَبُوا الْكُفْرَ عَلَى الإِيمَانِ وَمَن يَتَولَّهُم مّنكُمْ فَأُولْئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (آ؟) قُلْ إِنْ كَانَ آبَاوُكُمْ وَأَبْنَاوُكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَأَبْنَاوُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتَجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبٌ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّه وَرَسُولِه وَجِهَاد فِي سَبِيلِهِ فَتَربَّصُوا حَتَىٰ يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْره وَاللَّهُ لا يَهْدي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٣٣، ٢٤]،

﴿ لا تَجدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادًّ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا إِلَهُ مَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادًّ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَشِيرَتَهُمْ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

إن العبادة ليست هي الشعائر التعبدية وحدها من صلاة وصيام وزكاة وحج، كما يظن كثير من الناس في العصر الحاضر. ولايكون الإنسان مسلمًا موحدًا بمجرد أن ينطق بشهادة التوحيد: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ثم يؤدى الشعائر التعبدية. وإنما يجب مع ذلك أن يعمل بمقتضى شهادة التوحيد ليكون موحدًا حقًا. والتوجه بالولاء والمحبة للكفار والمشركين هو نقض لشهادة أن لا إله إلا

الله ولو ظل الإنسان ينطقها بلسانه ويؤدى معها شعائر التعبد! لذلك يصف الله موالاة اليهود والنصارى والكافرين بأنها ردة، فيقول في سورة المائدة: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَىٰ أَوْلِيَاءً بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءً بَعْضٍ وَمَن يَتَولَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥١].

ثم يقول: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدَّ مَنكُمْ عَن دينه فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْم يُحبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ أَذَلَّةً عَلَى الْمُوْمِنِينَ أَعِزَّةً عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهَدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةً لائِم ذَلَكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيمٌ ﴾ [المائدة: ٥٤].

إن التوحيد أمر هائل جدًا، وليس مجرد كلمة تُنْطَق! إنه أمر شامل يشمل كل عمل الإنسان وكل فكره، ويشمل حتى مشاعره الداخلية التي قد يخفيها داخل نفسه ولا يُبيّنها للناس.

ولا يتم التوحيد في حقيقة الواقع حتى تكون كل أعمال الإنسان وكل أفكاره وكل مشاعره مستقيمة على نهج واحد، متوجهة كلها إلى الله، مستمدة كلها من منهج الله.

أما إقامة منهج الحياة وسلوك الإنسان وفكره وشعوره على أسس تدين لغير الله، فهو شرك لا يغفره الله؛ لأنه نقض واقعى لشهادة التوحيد ولو ظلت تُنْطَق بالأفواه!

#### ٥ شرك الرياء:

والمقصود بشرك الرياء هو التوجه بالعمل لغير الله. فقد يكون العمل في ذاته سليمًا في صورته، كالصلاة مثلاً، ركعاتها مضبوطة، وقيامها وقعودها على الصورة التي بيَّنها رسول الله عليَّا إلى الله عليَّا أنها ولكن صاحبها لا يصليها لكي يؤدى الفريضة لله، ويتقرب بها إليه. إنما يصليها ليمدحه الناس ويقولوا عنه إنه من الصالحين. فهنا لا يكون العيب في صورة العمل، إنما في التوجه به لغير الله.

وكذلك إذا أنفق ماله رئاء الناس، أو قام بأى عمل من الأعمال بغية امتداح الناس له وثنائهم عليه.

جاء رجل إلى الرسول عَيْمُ فَسَالُه: الرجل يقاتل حمية، والرجل يقاتل للذكر،

والرجل يقاتل ليرى مكانه من قومه، فأى ذلك فى سبيل الله؟ فقال الرسول عَلَيْكُمْ: «من قاتل لتكون كلمة الله هى العليا فهو فى سبيل الله»(١).

وقد يكون العمل في أصله موجها إلى الله، ولكن يدخل معه في أثناء أدائه حب السمعة، والسعى إلى نيل المديح من الناس، فيكون شركًا كذلك، يقول الرسول على الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معى غيرى تركته وشركه»(٢).

ومن هنا ينبغى أن نتنبه لأنفسنا لكى لا نقع فى هذا اللون من الشرك. فإنه يكون أحيانًا (أخفى من دبيب النمل).

\* \* \*

تلك كلها ألوان من الشرك يقع فيها البشر حين ينحرفون عن طريق الفطرة السوية كما فطرها الله. وهي كلها مجافية لحقيقة التوحيد.

ذلك أن حقيقة التوحيد التى تقر بها السماوات والأرض، ويقر بها الإنسان المؤمن، ليست شيئًا مظهريًا ولا أمرًا جزئيًا، إنما هى الحقيقة الجوهرية فى هذا الكون كله، وهى الركيزة الكبرى للإنسان المؤمن، منها تنطلق تصوراته وأفكاره، ومشاعره وسلوكه، وكل شىء فى حياته.

ولا يتأتى أن يكون الإنسان موحدًا في جانب من جوانب حياته، ثم يتوجه في جوانب حياته، ثم يتوجه في جوانب حياته الأخرى لغير الله، فإنه بذلك يكيون قد اتخذ الهين، والله يقول: ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لا تَشَخِذُوا إِلَهَ يُنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ ﴾ [النحل: ٥١].

وهذه الرهبة المذكورة في الآية هي الحصيلة الحقيقية للإيمان بأقسام التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية والألوهية والأسماء والصفات. وتنزيه الله عن كل شريك وتنزيه صفاته عن التشبيه والتأويل. ومؤداها هو التوجه لله وحده بالعمل كله، سواء كان العمل صلاة ونسكًا، أو سعيًا في الأرض وراء الرزق، أو كسبًا أو إنفاقًا، أو علمًا أو سياسة أو اقتصادًا أو اجتماعًا أو سلمًا أو حربًا أو اعتقادًا.. إلخ: ﴿ قُلْ إِنَّ عَلَمًا أَوْ سياسة أَوْ اقتصادًا أَوْ اجتماعًا أَوْ سلمًا أَوْ حربًا أَوْ اعتقادًا.. إلخ: ﴿ قُلْ إِنَّ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَحْيَايَ وَمَحْيَايَ وَمَحْدَيَايَ وَمَحْدَيَايَ وَمَحْدَيَا لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ( ١٦٣ لا شَرِيكَ لَهُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢ ، ١٦٣].

وأيًا كانت أنواع الشرك، وهو لا يخرج في جميع أحواله عن أن يكون شركًا أكبر ينفى الإسلام بالكلية، أو شركًا أصغر يبطل العمل الذى صاحبه، أو شركًا خفيًا هو من أكبر الكبائر، فإنه أمر باطل في حكم الله، كما أنه قبيح مستنكر في حكم العقل. فأيما إنسان سليم العقل مستقيم التفكير لا يمكن أن يتقبل الشرك بالله في أية صورة من صوره. ولذلك يندد الله بالمشركين في كثير من المواضع بقوله تعالى: أفلا تعقلون لا لأن مقتضى العقل أن يتوصل الإنسان إلى حقيقة التوحيد، ويصل بها إلى درجة اليقين. فهذا هو الكون مفتوحًا أمام الحس البشرى، هل فيه شيء واحد ينبئ بأن يدًا غير يد الله قد تدخلت في خلقه أو في تدبيره؟ وهل يمكن أن ينتظم سير الكون هذا الانتظام الدقيق لو كانت فيه إرادتان مختلفتان أو صنعتان مختلفتان أو صنعتان مختلفتان؟!: ﴿ تَبَارَكُ الَّذِي بِيَده المُلْكُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قَديرٌ آ الَّذِي خَلَقَ سَبْع مَحْ الْمَوْتُ وَالْحَيَاة لَيْبُلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزِيزُ الْغَفُورُ آ الَّذِي خَلَقَ سَبْع مَمُوات طَبَاقًا مَا تَرَىٰ في خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُت فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ في خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُت فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ سَ مُوات طَبَاقًا مَا تَرَىٰ في خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُت فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ اللهَ عَمَلاً وَهُو حَسِيرٌ ﴾ [الملك: ١- ٤].

إن النظر في أى شيء من خلق الله، كبيسر أو صغير، لينتهى بالعقل إلى نتيجة واحدة، هي التوحيد.

والقرآن يـشير إلى تـلك الحقيـقة فى مـواضع شتى، ويضـرب للناس الأمـثال: ﴿ يَأَيُّهُا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَو اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِن يَسْلُبْهُمُ الذَّبَابُ شَيْئًا لاَّ يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ وَلَو الحَبْدَ وَهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ [الحج: ٧٧].

فالذباب في نظر الناس من أهون الأشياء وأحقرها.. ومع ذلك، فهل يستطيع أحد \_ غير الله \_ أن يخلق ذبابة واحدة ولو اجتمع كل أهل السماوات والأرض؟! بل إن الأمر أبعد من ذلك في العجز ﴿ وَإِن يَسْلُبْهُمُ الذَّبَابُ شَيْئًا لاَّ يَسْتَنقِذُوهُ مَنْهُ ﴾، فهم لا يعجزون فقط عن خلق الذباب، بل يعجزون عن استرداد شيء سلبه الذباب منهم. إن الذباب يقف على الطعام فيقضم منه قضمة لا تكاد ترى، أو

يعلق بأرجله وأجنحته مثل ذلك. . فهل يستطيع أحد أن يسترد منه ما سلب من الطعام؟!

ألا ما أعجز الناس. . والشركاء المزعومين!

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ آ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن شَيْءِ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُ وَنَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ( ) وَتِلْكَ الأَمْشَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقلُهَا إِلاَّ الْعَالِمُونَ ﴾ وهُو الْعَزِيزُ الْحَكيمُ ( ) وتِلْكَ الأَمْشَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقلُهَا إِلاَّ الْعَالِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٤- ٤٣].

وإذا كانت حقيقة الكون كله قائمة على توحيد الألوهية والربوبية، بالاستجابة لأمر الله، والعمل بمقتضى هذا الأمر كما قال الله عن السماوات والأرض: ﴿ ثُمُّ اسْتَوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ اثْتِيا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائعينَ ﴾ [فصلت: ١١].

إذا كانت هذه هي حقيقة الكون فأى ظلم يوقع فيه الإنسان نفسه حين ينحرف عن هذه الحقيقة الهائلة التي تقوم عليها السماوات والأرض؟

أى ظلم فى إنكار الحق الذى يستجيب له الكون كله ويقر به، وأى ظلم أن يورد الإنسان نفسه موارد الهلاك بهذا الإنكار؟!

لذلك يصف الله الشرك بأنه ظلم، ويصف المشركين بأنهم هم الظالمون: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لا بُني لا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرِكُ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣].

وقال تعالى: ﴿ وَلا تَدْعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مَنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [يونس: ١٠٦].

ويقول الرسول عَيَّاكُم : «إن من أكبر الكبائر الشرك بالله»(١).

张 班 班

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

### آثارالشرك

إذا كان التوحيد كما رأينا هو ما فطر الله عليه الإنسان السوى، وهو الذى يستقيم به الكون وحياة الإنسان، فإن الشرك الذى يقع فيه الإنسان له آثاره الوبيلة فى دنياه وآخرته، سواء أكان الواقع فيه فردًا أم جماعة.

## ١ ـ وأول آثار الشرك إطفاء نور الفطرة:

قال رسول الله عَلَيْكُم : «ما من مولود إلا ويولد على الفطرة فأبواه يهوِّدانه أو يُمجِّسانه».

إِنَّ الله سبحانه وتعالى حين خلق آدم استخرِج ذريته مِن صلبِه أمثالِ الذَّرَ، فأخذُ عليهم العهد والميشاق ألا يشركوا به شيئًا: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ فُرَيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

وعلى هذا فإن الشرك نقض للميشاق الذى أخذه الله على البشر وهم فى عالم الذر، كما أنه انحراف عن الغاية التي خلق الله الجن والإنس من أجلها، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لَيَعْبِدُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

إن الإنسان يستمد من حقيقة التوحيد إشراقته ونوره وسداد أمره، فإذا أشرك بالله تصبح أعماله كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء. وتصبح حاله وأعماله معتمة مظلمة، قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَة يَحْسَبُهُ الظّمْآنُ مَاءً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجدُهُ شَيْعًا وَوَجَدَ اللَّهَ عندَهُ فَوَقّهُ حسَابَهُ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحسَابِ مَاءً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجدُهُ شَيْعًا وَوَجَدَ اللَّهَ عندَهُ فَوَقّه مَوْجٌ مِّن فَوْقه سَحَابٌ ظُلُمَاتُ أَوْ كَظُلُمَاتُ فِي بَحَر لُجِي يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقه مَوْجٌ مِّن فَوْقه سَحَابٌ ظُلُمَاتُ بَعْضُهَا فَوْق بَعْضَ إِذَا أَخْرَجَ يَدُهُ لَمْ يَكَدْ يَراها وَمَن لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ [النور: ٣٩، ٤٠].

## ٧. ومن آثاره القضاء على منازع النفس السامية:

فالنفس المتعلقة بالسله المتطلعة إلى رضاه لا تستغرقها شهوات الحس ولا تنصرف بكليتها إلى متاع الأرض القريب، إنما تتطلع دائمًا إلى المثل العليا والقيم الرفيعة، وإلى الترفع عن الدنس في كل صوره وأشكاله، سواء كان فاحشة من الفواحش

التي حرّمها الله، أو ظلمًا يقع على الناس، أو موقفًا خسيسًا يقفه الإنسان من أجل شهوة رخيصة أو مطلب من مطالب الحياة الدنيا.

ولكن حين تهتز حقيقة التوحيد في النفس ويغشيها الشرك، فإن النفس تنحط فتشغلها الأرض. يشغلها المتاع الزائل فتتكالب عليه وتنسى القيم العليا والجهاد من أجل إقامتها وتحقيقها. ويكون جهادها صراعًا خسيسًا على هذا المتاع الزائل يتقاتل من أجله الأفراد والدول والشعوب. وتصبح الحياة البشرية محكومة بقانون الغاب، القوى يأكل الضعيف، والغلبة للقوة لا لصاحب الحق. وهو الأمر الذي نراه سائدًا في الجاهلية المعاصرة في كل منحى من مناحى الحياة. ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأَنَّما خَر مَن السَّماء فَتَخْطَفُهُ الطّيرُ أَوْ تَهُوي بِهِ الرّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾ [الحج: ٣١].

# ٣- ومن آثاره القضاء على عزة النفس ووقوع صاحبه في العبودية الذليلة:

إِن العزة الحقيقية هي التي تُستَمد من الإيمان بالله الواحد: ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨].

فالمؤمن على يقين من تلك الكلمة التى يردِّدها فى كل صلاة: الله أكبر. . أكبر من كل شىء ومن كل أحد. ومن ثم يحسّ المؤمن الذى تعلق قلبه بالله أنه عيزيز بتلك القوة المستمدة من العيبودية الحقة لله الحق، فهو الإله الخيالق الرازق الضار النافع المحيى المميت، المالك للأمر كله بلا شريك. ومن ثم لا يعود يخشى الأشياء ولا الأشخاص ولا الأحداث: لأنه يعلم أن الله هو المدبر الحقيقى لكل ما فى الكون، وأن أحدًا فى الكون كله لا يملك شيئًا مع الله. فعلام إذًا يذل لغير الله؟ علام يبذل من كرامته وعزته لبشر مثله، عاجز ولو كانت فى يده مظاهر القوة، ضعيف وإن كان جبارًا فى الأرض، محتاج مثله لما عند الله لأن الله هو الحى القيوم وكل ما عداه صائر إلى زوال؟!

كلا. . لا يبذل المؤمن من عزته لأحد غير الله.

ولكن المشرك لا يعرف هذه العزة ولا يتذوقها.

إنه عبد. . ولكنها عبودية ذليلة لأنها ليست عبودية لله، الكريم الرحيم، الذي يُعزُّ عباده بعزته!

1

إنه عبد.. لبشر مثله يتحكم فيه فيذله، أو عبد لشهواته: شهوة المال أو شهوة الجنس أو شهوة السلطان.. كلها عبودية ذليلة وإن بدت لأول وهلة متاعًا وتمكنًا وتجبرًا في الأرض..

ثم يذهب هذا المتاع الزائل الذى تذل له أعناق الرجال، ويأتى اليوم الذى يقفون فيه موقف الخزى الأكبر أمام العزيز الجبار: ﴿أَفُوأَيْتَ إِن مَّتَعْنَاهُمُ سِينَ (٢٠٠٠ ثُمَّ جَاءَهُم مَّا كَانُوا يُوعَدُونَ (٢٠٠٠ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٠٥\_٢٠٥].

## ٤. ومن آثاره تمزيق وحدة النفس البشرية:

فالله سبحانه وتعالى فطر هذه النفس بحكمته، وأنزل الكتاب الذى تعمل بمقتضاه هذه النفس فتكون على فطرتها السوية كما خلقها الله: ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْسَهَا لا تَبْديلَ لِخَلْقِ اللّهِ ذَلِكَ الدّينُ الْقَسَيّمُ وَلَكِنَّ أَكْتُسَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُ ونَ ﴾ وَلَكِنَّ أَكْتُسَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُ ونَ ﴾ [الروم: ٣٠].

والدين القيِّم هو عبادة الله وحده بلا شريك: ﴿ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ عَيْرُهُ ﴾ [هود: ٥٠].

وهى الكلمة التي قـالها نوح وهود وصالـح وشعيب وموسى وعـيسى ومحـمد عائلي والأنبياء جميعًا.

ويعلم الله سبحانه وتعالى أنه حين يعمل الإنسان بمقتضى كلمة التوحيد هذه فإن نفسه تكون "فى أحسن تقويم" وتكون على استوائها، لأنها تتجه كلها وجهة واحدة فى جميع تصرفاتها. فالإنسان ـ المؤمن ـ يتجه بصلاته ونسكه إلى الله، ويضرب فى الأرض يبتغى الرزق فيتوجه إلى الله يطلب منه التوفيق والعون، ويتوجه إليه بالعمل ذاته فيبتغى فيه الحلال الذى أحله الله ويتجنب الحرام الذى حرمه الله، فيكون فى كل لحظة ذاكرًا لله لأنه يتحرى حلاله وحرامه فى كل تصرف وفى كل موقف. كلما هم بحركة أو عمل أو هـجس فى نفسه هاجس سأل نفسه أولاً: أحلال هو فيأتيه، أم حرام فعليه أن يتجنبه؟

وكذلك هو إن ذهب يتعلم، أو ابتغى أن يتزوج، أو باع أو اشترى، أو تعامل مع

الناس فى أمر من أمور حياته: يتوجه إلى الله أولاً ويستلهم كتابه المنزل الذى يحوى تفاصيل ما أحل الله وما حرم، وما أباح وما منع<sup>(۱)</sup>. فإذًا هو فى كلِ نشاط حياته متجه إلى الله سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ إِنْ صَلاتِي ونُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لا شَرِيكَ لَهُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

عند ذلك تطمئن النفس وتستقر: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنٌ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلا بِذِكْرِ اللَّهِ أَلا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨].

وتكون قوة هائلة في ذات الوقت، كحزمة الضوء التي تتجمع فتضيء أو تتجمع فتكون شعلة متقدة..

قوة هائلة تنطلق في الأرض تبنى وتعمر في كل اتجاه، راضية مطمئنة، نشيطة وثابتة في ذات الوقت، كما كان ذلك الجيل الفذ الذي بدأ به تاريخ الإسلام: ينشر الدعوة في أرجاء الأرض بسرعة لا مثيل لها في التاريخ، ويقيم العدل الرباني في كل مكان، ويحارب الكفر والشرك والطواغيت فيسحقها وينتصر عليها، وينشئ حضارة فذة تجمع بين الروح والمادة، وتعمل للآخرة دون أن تنسى عمارة الأرض: ﴿ وَابْتَعْ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخِرةَ وَلا تَنسَ نصيبكَ مِنَ الدُّنْيَا ﴾ [القصص: ٧٧].

وتلك هي حصيلة التوحيد. حصيلة تجمع النفس البشرية في اتجاه واحد، إلى الله.

أما الشرك فهو يشتت تلك الوحدة التي فطر الله النفس البشرية عليها، ويمزقها.

يصلى الإنسان \_ إذا صلى! \_ لإله. ويبيع ويشترى ويبتغى الرزق باسم إله آخر يحل له الربا ويحل له الغش والخداع بغية الربح. ويمارس شهواته باسم إله ثالث يحل له العلاقات غير المشروعة ويزين له الخبائث. وقد يتوجه إلى بشر مثله أو إلى صنم من الأصنام فيطلب منه البركة أو يطلب منه أن يقربه إلى الله زلفى.. وهكذا تتشتت نفسه في محاولة استرضاء هذه الأرباب المتعددة التي كثيرًا ما يكون لكل منها مطالب تخالف مطالب الأخرى وتعارضها.

وفى النهاية يفقد نفسه بعــد أن يفقد أمنه وطمأنينته: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلاً فِيهِ

<sup>(</sup>١) وكذلك السنة النبوية المطهــرة تجوى تفــاصيــل شرع الله وهى من عند الله لأن الرســول عَيْنَا الله إنما يشرعها بوحى الله وأمره ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ ﴾ .

شُركَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٢٩].

وأوضح مثال على ذلك تلك الجاهلية المعاصرة التي يمارسها الناس في أكثر أرجاء الأرض.

ولقد كانت هذه الجاهلية تبهر الناس وتخدعهم بالتقدم العلمى والمادى الهائل الذى حصلته. ولكنها تكشفت ـ حتى الأصحابها ـ عن تمزق نفسى لا مثيل له فى التاريخ، يتمثل فى الستزايد المستمر لحالات القلق والجنون والاضطراب العصبى والنفسى والانتجار والإغراق فى المسكرات والمخدرات!

وأخيرًا تصايح الشباب هناك بأنه يحسّ بالضياع، ولا يجد لحياته معنى، ولا يجد نفسه في اتجاه يكسبها الاستقرار والطمأنينة!

وتلك هى الحصيلة الأخيرة للشرك، مهما بدا من مظاهر التقدم المادى والعلمى، لأن النفس الممزقة بين الأرباب المختلفة لا يمكن أن تجد الطمانينة أو تحس بالاستقرار.

#### ٥. ومن نتائجه إحباط العمل:

﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

والحبوط مأخوذ من «حبطت الناقة» إذا انتفخ بطنها وماتت نتيجة تناولها طعامًا سامًا، ويراد به ضياع نتيجة العمل وانقلابه بالوبال على صاحبه.

والله يقول للرسول عَيْنَا : إن الله قد أوحى إليك كما أوحى إلى النبيين من قبلك أن الشرك يحبط العمل ويفسده، ويئول في النهاية إلى الخسران، الخسران الأكبر في الآخرة بدخول النار والعياذ بالله.

ولكنه لا يقتصر على الدار الآخرة، فنحن نرى آثار ذلك الحسران في الحياة الدنيا بادية واضحة في الجاهلية المعاصرة، كما أشرنا في الفقرة السابقة.

إن الناس في الجاهلية المعاصرة قد انتفخوا من كثرة ما أعطاهم الله استدراجًا عن

طريق التقدم العلمى من سيارات وثلاجات وطائرات وصواريخ وقنابل ذرية ونووية وأموال وخيرات من كل الأنواع.

انتفخوا بكل ذلك حتى وصلت بهم «النفخة» إلى الاستكبار على الله، يقول الله عن أمثالهم: ﴿ فَلَمَّا جَاءَتُهُم رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُم مِّنِ الْعِلْمِ ﴾ الله عن أمثالهم: ﴿ فَلَمَّا جَاءَتُهُم رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُم مِّنِ الْعِلْمِ ﴾ [غافر: ٨٣].

ولكنه انتفاخ كانتفاخ الناقة الحابطة بالغذاء المسموم.

فاستثمار خيرات الأرض وصل حاليًا إلى حد لم يبلغه في التاريخ، والفقر الجاثم على كثير من ربوع الأرض ليس له كذلك مثيل في التاريخ!

وتقدم الطب بلغ درجة لم يصلها من قبل قط، ونسبة المرض كذلك في تزايد مستمر، وتنشأ أمراض جديدة لا عهد للبشرية بها من قبل، وآخرها مرض نقص المناعة المكتسبة المسمى بالإيدر.

والتنادى بالحريات السياسية والحريات الإنسانية يشبه الدوى في برلمانات الأرض، وصحفها ووسائل إعلامها، والعبودية التي يعيش الناس فيها في أكثر بقاع الأرض أبشع عبودية في التاريخ.

ووسائل المتاع التى اخترعها البشر ليتناولوا بها أكبر قسط من متاع الأرض لا مثيل لها فى كثرتها وتنوعها واستغراقها لحياة الناس، ودرجة الشقاء التى يحسها الناس من أول الاضطرابات النفسية إلى الجنون لا مثيل لها كذلك فى كل التاريخ!

وصدق الله العظيم: ﴿ لَئِنْ أَشُوكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

## ٦. ومن آثار الشرك الأكبر خلود صاحبه في النان

﴿ إِنَّ اللَّهُ لا يَغْفَرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَا صَلالاً بَعِيدًا ( ( ) إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ إِنَاثًا وَإِنَ يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطَانًا مَّرِيدًا ( ) الْعَنَهُ اللَّهُ وَقَالَ لَا تَّخَذَنَ مَنْ عَبَادِكَ نَصِيبًا مَّفَرُوضًا ( ) وَلاَ صَلَّنَهُمْ وَلاَ مَتَيْنَهُمْ وَلاَ مَتَيْنَهُمْ وَلاَ مَرْنَهُمْ فَلَيُعَيِّرُنَّ خَلْقَ اللَّهِ وَمَن يَتَّخِذَ الشَّيْطَانَ وَلَيًّا مِن دُونِ اللَّهِ فَلَيُبَتّكُنَّ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلاَّمُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللَّهِ وَمَن يَتَّخِذَ الشَّيْطَانَ وَلَيًّا مَن دُونِ اللَّهِ فَقَدْ خَسر خُسْرَانًا مُبِينًا ( ) [ ] يَعدُهُمْ وَيُمَنِيهِمْ وَمَا يَعدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلاَّ غُرُورًا ( ) ( ) فَقَدْ خَسر خُسْرَانًا مُبِينًا ( ) [ ] يَعدُهُمْ وَيُمَنِيهِمْ وَمَا يَعدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلاَّ غُرُورًا ( ( ) ( ) أَوْلَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَلا يَجِدُونَ عَنْهَا مَحِيصًا ﴾ [النساء: ١١٦ - ١١٦].

وأى شيء يمكن أن يكون أفظع من ذلك وأبشع؟

إن الحريق هو أفظع ما يتعرض له الإنسان في الحياة الدنيا لأنه شيء لا يطاق.. شيء لا تستطيع احتماله الأعصاب. ومع ذلك فما أهونه وأيسره بجانب حريق الآخرة.

إنه \_ مهما اشتد ومهما امتد \_ فلن يتجاوز دقائق قد تمتد إلى أيام. . ثم بعد ذلك إما أن يشفى صاحب وإما أن يموت . فكيف إذا كان لا يشفى قط ومع ذلك لا يموت : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفُو وا بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرُهَا لَيَذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾ [النساء: ٥٦].

عذاب ساعة أو ساعات لا يحتمله الإنسان في الحياة الدنيا، فهل يستطيع أن يحتمل العذاب الذي يصل إلى درجة الاحتراق الكامل ثم يعود الجلد ـ الذي يشتمل على أعصاب الحس ـ جديدًا، ليحس صاحبه العذاب من جديد.

فهل من الحكمة أن يعرض الإنسان نفسه \_ بارتكاب الشرك \_ إلى هذه الدرجة الفظيعة من العذاب؟

إن الناس في الحياة الدنيا يتقون الحريق بكل وسيلة، ويحاولون جهدهم ألا يصيبهم ذلك الحريق.

ف ما أغفل المشرك السذى يهرب جهده من لذعة عابرة فى الدنيا، ثم يركض بقدميه ركضاً ليلقى بنفسه فى الحريق الذى لا يزول أبدًا ولا يستطيع أن يخرج منه بعد أن يدخل فيه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مِن يَتَّخذُ مِن دُونِ اللَّه أَندَادا يُحبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّه وَالَّذِينَ آمنُوا أَشَدُّ حُبًّا للَّه وَلَوْ يَرَى النَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْغَذَابَ أَنَّ الْقُوقَ لَلَه جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّه شَديدُ الْعَذَابَ وَهَا إِذْ تَبَراً اللَّذِينَ البَّعُوا مِنَ اللَّذِينَ البَّعُوا وَرَأُوا للَّه جَميعًا وَأَنَّ اللَّه شَديدُ الْعَذَابَ وَقَالَ اللَّذِينَ البَّعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَةً فَنتَبَرًا مَنْهُمْ كَمَا الْعَذَابَ وَقَالَ اللَّذِينَ البَّعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنتَبَرًا مَنْهُمْ كَمَا لَلَه بَعْدَابَ وَقَالَ اللَّذِينَ البَّعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنتَبَرًا مَنْهُمْ كَمَا لَلْه أَعْمَالَهُمْ حَسَرات عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾ وَقَالَ اللَّذِينَ اتَبَعُوا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾ وَاللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرات عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾ [البقرة: ١٦٥- ١٦٧].

#### الإلحساد

الإلحاد الذى ينتـشر اليوم فى أوربا، شرقها وغربها، ويتبـجح بإنكار وجود الله وينفى أن الله سبـحانه هو الخالق الـرازق المحيى المميت وأنه خـالق الكون ومدبره، ظاهرة لا مثيل لها فى تاريخ البشرية من قبل، من حيث سعة انتشارها، وتأثيرها فى حياة الناس وأفكارهم وتصوراتهم، وما أحدثته من تحلل وفساد خلقى.

حقّا، لقد وجدت نماذج من الإلحاد في التاريخ القديم؛ فقد وجد الدهريون، الله الذين ينكرون البعث، وينسبون الموت للدهر بدلاً من الله. أولـ ثك الذين أشار الله في القرآن إليهم: ﴿ وَقَالُوا مَا هِي إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْياً وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ وَمَا لَهُم بذَلكَ مَنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٤].

وهؤلاء هم البذرة الأولى للذين يقولون اليوم «بالطبيعة» بدلاً من الله، فيرتكبون ذات الجهالة التي وقعت فيها جاهليات قديمة من قبل.

ووجدت نماذج من التحلل الخلقى الذريع إلى جانب الإلحاد، كما حدث فى المزدكية التى انتشرت فى بلاد فارس فترة من فترات التاريخ وأباحت شيوعية المال والنساء، وأنشأت لونًا من الفوضى الخلقية لا مثيل له فيما سبق من القرون. وأولئك هم البذرة الأولى للشيوعية المعاصرة التى قدمها ماركس ولينين(١).

ولكن هؤلاء وأمثالهم كانوا قلة في حياة البشرية من قبل.

ذلك أن الانحراف الأكبر الذي يقع في عقائد الناس في جاهليتهم هو الشرك كما أسلفنا وليس الإلحاد، لأن الفطرة - وإن ضلت - تظل تؤمن بوجود الله ولكنها تشرك معه آلهة أخرى. أما الإلحاد - بمعنى إنكار وجود الله أصلاً - فهو شذوذ نادر حتى في الفطرة المنحرفة، سببه انطماس غير عادى في البصيرة، يجعل الإنسان يعيش بكامله في عالم الحس، فيؤله المحسوس وحده، وينفى وجود إله ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُو اللَّطيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣].

لذلك كان الإلحاد \_ كما قلنا \_ أمرًا نادرًا في تاريخ البشرية .

<sup>(</sup>١) تنسب المؤدكية إلى «مزدك» الذي عاش في فارس في القرن السادس الميلادي ونشر مذهبه الذي يدعو إلى الإباحية الكاملة.

أما البشرية المعاصرة فقد انتشر فيها الإلحاد بصورة غير مسبوقة من قبل. ولابد من أن تكون هناك أسباب غير عادية هي التي أدت إلى انتشاره بهذه الصورة البالغة القبح.

إن السبب الرئيسي في إلحاد اليوم هو ذات السبب في كل إلحاد حدث في التاريخ: انظماس غير عادى في البصيرة، يؤلِّه المحسوس وحده وينفي وجود الله.

ولكن الذى نبحث هنا عن أسبابه ودوافعه هو انتشار هذه الظاهرة على نطاق واسع غير معهود من قبل، بحيث يصبح هذا العدد الهائل من البشر مطموس البصيرة بهذه الصورة غير العادية، فيؤمن بالمحسوس وحده وينكر وجود الله.

ومادامت الفطرة \_ حتى فى انحرافها \_ لا تصل إلى هذه الصورة إلا فى حالات شاذة نادرة، فلابد أن هناك أشياء غير عادية فى حياة الناس فى أوربا \_ التى ينتشر فيها الإلحاد \_ قد مسخت طبائع النفوس هناك، فلم تقف فى انحرافها عند درجة الشرك. إنما تجاوزتها إلى الإلحاد الذى يجمع فى حقيقته بين الشرك والكفر: الشرك بمنح خصائص الألوهية لغير الله، والكفر بإنكار وجود الله.

ولابد لنا من لمحة سريعة عن حياة أوربا تبين لنا أسباب هذه الظاهرة الخطيرة غير العادية في حياة البشرية.

#### أسباب الإلحاد،

#### أولاً: دور الكنيسة الأوربية في إفساد النصرانية المنزّلة من عند الله:

بعث الله سيدنا عيسى بالحق، وأنزل عليه الإنجيل يبين للناس حقيقة التوحيد ويدلّهم على الشرائع التي ينبغي أن تحكم حياتهم بأمر من الله: ﴿ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللّه رَبّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَن يُشْرِكْ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنّة وَمَأُواهُ النّارُ وَمَا للظّالمينَ مِنْ أَنصَارِ ﴾ [المائدة: ٧٧].

﴿ وَمُصَدَقًا لَّمَا بَيْنَ يَدَيُّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَلَأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِئْتُكُم بِآيَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [آل عمران: ٥٠].

ولكن المجامع التي أنشأتها الكنيسة الأوربية لتقرير أمور العقسيدة قد أفسدت هذا الدين الرباني المنزل من عند الله وشوَّهت صورته تشويهًا بالغًا من ناحيتين:

الأولى: ناحية الاعتقاد، بأن جعلت الله ثلاثة بدلاً من واحد، وجعلت المسيح ابن مريم إلها بدلاً من كونه بشراً ورسولاً كبقية الرسل والأنبياء. وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ لَقَدْ كَفُرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ هُو الْمُسِيحُ ابن مريم ﴾ [المائدة: ٧٧].

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلاثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَّهِ إِلاَّ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [المائدة ٧٣].

الثانية: ناحية الحكم بما أنزل الله في الإنجيل، فقد أبطلوا الحكم بشريعة الله المنزلة إلا فيما يسمى «الأحوال الشخصية»، أي الزواج والطلاق، أما بقية أمور الحياة فقد بقي القانون الروماني يحكمها بدلا من شريعة الله. وفي ذلك يقول الله: ﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَىٰ آثَارِهِم (١) بعيسَى ابْنِ مَرْيَم مُصَدِّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْه مِنَ التَّوْرَاة (٢٠) وآتَيْنَاهُ الإنجيلَ فيه هُدًى ونُورٌ ومُصَدِقًا لَما بَيْنَ يَدَيْه مِنَ التَّوْرَاة وَهُدَى وَمُوعظة للمُتَقين (٤٤) والله وأيّ مَنْ التَّوْرَاة وَهُدَى وَمُوعظة للمُتَقين (٤٤) وأليّ في الله عَلَى الله فأوليك هم النول الله فأوليك هم النول الله فأوليك هم الفاسقون ﴾ (٣) [المائدة: ٤٤، ٤٧].

وبذلك أفسدت الكنيسة الدين النصرانى المنزل من عند الله إفسسادًا كاملاً وأصبحت أوربا واقعة في الشرك منذ أوائل اعتناقها المسيحية! وكان هذا الشرك مقدمة لمزيد من الفساد في الحياة الأوربية.

#### ثانيًا: موقف الكنيسة من العلم:

فى العصور الوسطى كانت أوربا تعيش فى ظلام الجهل والخرافة. ومن هنا ينطبق عليهم وصف «العصور الوسطى المظلمة» كما يعبرون عن حياتهم فى تلك الفترة من تاريخهم.

ثم وقعت بينهم وبين المسلمين سلسلة من الحروب هــى المعروفة في التاريخ باسم

<sup>(</sup>۱) أى على آثار أنبياء بنى إسرائيل السابقين لعيسى ابن مريم، الذين كانوا يحكمون بمقتضى شريعة التوراة.

<sup>(</sup>٢) تكررت هذه الإشارة في الآية مرتين ﴿ وَمُصَدَقًا لَمَا بَيْنَ يُدَيِّهِ مِنَ التَّوْرَاةِ ﴾ الأولى لعيسى ابن مريم، أي أن عيسى جاء مصدقًا للتوراة، والثانية للإنجيل، بمعنى أن الإنجيل جاء مصدقًا لما بين يديه من التوراة أي مؤكدًا صدق نزولها من عند الله.

<sup>(</sup>٣) الفاسقون هنا معناها الكافرون.

الحروب الصليبية، التي استغرقت قسرابة قرنين من الزمان، من القرن الحادي عشر الميلادي إلى القرن الثالث عشر.

وفى تلك الحروب احتك الصليبيون بالمسلمين وعرفوا عن كثب مزايا الحياة الإسلامية وفضائلها، وما تحويه من حضارة وعلم، فتأثروا بها تأثرًا بالغًا، وحاولوا إقامة حياتهم فى أوربا على ضوء بعض المبادئ والقيم التى وجدوها عند المسلمين. كما جاءهم التأثير من ناحية أخرى باحتكاكهم بالمسلمين فى الأندلس والشمال الإفريقى وصقلية الإسلامية وجنوب إيطاليا الإسلامي حيث كانت المدارس والجامعات الإسلامية مزدهرة يفد إليها طلاب العلم من كل مكان فى الأرض. ويؤمها الأوربيون لنيل العلم على يد الأساتذة المسلمين، ويتعلمون العربية لتلقى العلم وترجمة الكتب الإسلامية العلمية إلى لغاتهم الأوربية.

ومن هذين التأثيرين بدأت أوربا تنهض وتخرج من عصورها الوسطى المظلمة.

ولكن الكنيسة وقفت ضد الحركة العلمية التي بدأت تنشأ في أوربا. . ويرجع ذلك إلى سببين في آن واحد:

السبب الأول: خوفها على مكانتها في نفوس الجماهير. فقد كانت تلك المكانة قائمة على مجموعة من الخرافات التي تبثها الكنيسة في عقول الناس، وتقول لهم: إن هناك في الدين أسراراً لايعرفها إلا رجال الدين وإن على الناس أن يخضعوا لرجال الدين خضوعًا أعمى، ولا يسألوا عن تلك الأسرار، وإنما يطلبون البركة من رجال الدين بطاعتهم إياهم في كل ما يأمرون به. وهم - أي رجال الدين - كفيلون بتقريبهم إلى الله بهذه الطاعة ليغفر لهم ذنوبهم. . وكانت الكنيسة تخشى إذا انتشر العلم أن تتفتح أعين الناس على تلك الخرافة وأمثالها فتضيع مكانة رجال الدين في نفوسهم، ولا يعود للكنيسة ذلك السلطان المقدس عند الجماهير!

والسبب الثانى: أن ذلك العلم فى الحقيقة هو علم المسلمين. وكان الأوربيون الذين يُبتَعَسُون إلى المدارس والجامعات الإسلامية ينقلون معهم علوم المسلمين، وينقلون معهما فى الوقت ذاته تأثرًا واضحًا بالإسلام والقيم والمبادئ الإسلامية، فخشيت الكنيسة أن ينتشر الإسلام فى أوربا مع الحركة العلمية المنقولة أصلاً عن الجامعات الإسلامية والعلماء المسلمين؛ لذلك قامت تحارب العلماء الأوربيين الذين تأثروا بعلوم المسلمين محاربة وحشية. وتهددهم بالتقتيل والتعذيب

والتحريق في النار حتى الموت إذا لم يتراجعوا عن الأفكار العلمية التي نقلوها عن علماء الإسلام! وكان هذا بداية انحراف خطير بالغ الأثر في الحياة الأوربية هو فصل العلم عن الدين، وإيجاد عداوة بين الدين والعلم، وبين المتعلمين والدين! واستمر هذا الانحراف يتزايد على مر العصور في أوربا حتى أصبح الدين في حس المتعلم الأوربي ممثلاً للخرافة، وأصبحت «النظرة العلمية» في تصوره هي إبعاد مفاهيم الدين كلها عن مجال البحث العلمي، وعدم الإشارة إلى الله أصلاً في أية حقيقة من حقائق العلم تتصل بالكون أو الحياة أو الإنسان(١).

#### ثالثًا: طغيان الكنيسة ورجال الدين:

لم تكتف الكنيسة بما أفسدته من دين الله المنزل، ولا بموقفها المعادى للعلم وحقائقه النظرية والتجريبية، بل أضافت إلى ذلك طغيانًا بشعًا على أرواح الناس وعقولهم وأموالهم وأجسادهم:

- ١ ـ ففرضت عليهم احتكار الوساطة بين الناس وبين الله. فلا يملك الإنسان أن يتصل بربه إلا عن طريق الكاهن. ولا تقبل منه التوبة والاستغفار من ذنوبه إلا بالجلوس أمام الكاهن على «كرسى الاعتراف» وإعلان الكاهن له بقبول توبته.
- ٢ ـ وفرضت عليهم أفكارًا معينة عن شكل الأرض وعمر الإنسان على سطح الأرض، تخالف ما وصلت إليه حقائق العلم الثابتة، وقالت لهم: إن هذه أفكار مقدسة لأنها منزلة من عند الله، ومن خالفها فهو كافر ملحد.
- ٣ ـ وفرضت عليهم العشور، أى أن يقدِّمُوا عُشْرَ مالهم هبة خالصة للكنيسة. لا لله ولا للمساكين، إنما ليعيش بها رجال الدين في بذخ لا يحلم به الأباطرة في عصر من العصور.
- ٤ وفرضت عليهم السخرة، أى أن يعملوا فى فلاحة الأرض المملوكة للكنيسة يومًا
   واحدًا من كل أسبوع سخرة بغير أجر.

<sup>(</sup>۱) من هنا يقول دارون: "إن الطبيعة تخلق كل شيء ولا حيد لقدرتها على الخيلق"، فينسب الحلق لما سماه «الطبيعة» ويرفض أن ينسبه لله. ومن هنا كذلك يرد اسم الطبيعة في الكتب العلمية الأوربية حيث كان ينبغى أن يذكر اسم الله. ويرون هناك أن ذكر اسم الله في أى بحث علمى يفقده الطابع العلمي!!

وفرضت عليهم الخضوع المذل لرجال الدين، فيتعين على الناس أن ينحنوا عند
 مرور الكاهن بهم حتى تلتصق جباههم بالأرض، ولو كانت الأرض مملوءة
 بالوحل والطين.

وأضيف إلى ذلك كله أنه حين قامت الجماهير في أوربا في العصور الحديثة تطالب بحقوقها المسلوبة، وتطلب رفع الظلم الواقع عليها من رجال الإقطاع، وقفت الكنيسة إلى جانب الظالمين من رجال الإقطاع وهددت الجماهير المستعبدة بغضب الله عليها إن ثارت على ظلم الأسياد!

وكان لذلك كله آثار بعيدة في تنفير الناس من الكنيسة، وبالتالي من الدين! رابعًا: الرهبانية:

﴿ وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾ [الحديد: ٢٧].

وقد تقبلها الله منهم - وإن كان لم يكتبها عليهم - لأنهم ابتغوا بها رضوان الله في مبدأ أمرهم. ولكنهم لم يرعوها حق رعايتها، بل تحولت الأديرة التي يسكن فيها الرهبان والراهبات إلى مباءات من الفساد الخلقي أبشع بكثير مما يجرى في داخل المجتمع على أيدى الفساق المنحلين!

وفى ذلك يقول الله: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلاَّ ابْتغَاءَ رضُوان الله فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ الله فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ الخديد: ٢٧].

وقد ظلت السيرة السيئة التي يتناقلها الناس عن الحياة الخاصة لرجال الدين تزداد سوءًا حتى صارت سخرية الساخرين، وصارت كذلك منفرة للناس من الدين.

#### خامسًا: مهزلة صكوك الغفران:

وذلك حين رعم البابا أنه يضمن المغفرة للناس عند الله ويملك أن يدخلهم الجنة مقابل دفع مبالغ معينة من المال! وكتب صكوكًا \_ اشتهرت باسم صكوك الغفران \_ يقول فيها: أنا البابا . . فلان . . أمنح المغفرة لفلان من الناس عن كل ذنوبه ما تقدم منها وما تأخر، وأنه أصبح بريئًا من الذنوب كيوم ولدته أمه، وأنه يدخل الجنة يوم القيامة ويكون مباركًا عند الرب! ثم راح يبيع هذه الصكوك للناس بالمال! فصاروا

يرتكبون من الذنوب والجرائم ما يرتكبون، ثم يشترون صكوك الغفران من البابا متوهمين أنهم يدخلون بها الجنة وينالون بها مغفرة حقيقية من عند الله!

واتسعت الدائرة حين وكل البابا من دونه من رجال الدين في بيع الصكوك للناس حتى صارت المسألة مهزلة ضخمة لا تؤدى في النهاية إلى توقير الدين ولا رجاله المزعومين.

لذلك كله ظل نفور الناس من الدين يتزايد على مر العصور في أوربا حتى انسلخوا منه جملة في العصر الحديث!

### سادسًا: تشويه الكنيسة لصورة الإسلام في نفوس الأوربيين:

قلنا من قبل: إن الكنيسة قامت تحارب الحركة العلمية في أوربا لأنها كانت تحمل معها تأثيرًا إسلاميًا واضحًا، لأن المبتعثين الأوربيين إلى بلاد الإسلام كانوا يرجعون مستأثرين بالروح الإسلامية، وبما شاهدوه في بلاد المسلمين من تقدم علمي وحضارى. ونضيف هنا أن الكنيسة حين فنزعت من هذا التأثير الإسلامي الذي يحمله المبتعثون معهم، وخشيت من انتشار الإسلام في أوربا مع الحركة العلمية المستمدة من علوم المسلمين، قامت بحملة واسعة لمحاربة هذا التأثير، وجندت كتابها ليكتبوا ضد الإسلام، ويشوهوا صورته النقية، ويتهجموا على رسول الله عين أوربا ويتقولوا عليه الاقاويل، ويتهموا المسلمين بكل كبيرة في الأرض، ليحولوا بين أوربا وبين اعتناق الإسلام!

وكان لمهذه الحملة المزدوجة ضد العلوم المستمدة من المسلمين وضد المسلمين والإسلام آثار بعيدة المدى في الحياة الأوربية.

فأما الحملة ضد الإسلام فقد أثرت بالفعل في نفوس الأوربيين في صدتهم عن اعتناق الإسلام، وساعد على هذا الصد أن الهزيمة التي منى بها الصليبيون في حروبهم مع المسلمين كانت ما تزال تحز في نفوسهم. وأما الحركة العلمية والحضارية المستمدة من الأصول الإسلامية فقيد مضت في سبيلها؛ لأن الناس أحبوا ثمار العلم بعد أن أفاقوا من جهالتهم. وأحبوا ثمار الحضارة حين رأوها متاحة بين أيديهم. ولكن هذه الحركة العلمية والحضارية قامت مع الأسف على غير أساس من الدين، بل معادية للدين في الحقيقة. ذلك أن مواقف الكنيسة السابقة كلها جعلت المثقف

الأوربى المتحضر ينفر من الدين الذى تقدمه له الكنيسة وهو المسيحية، كما أن حملة الكنيسة ضد الإسلام جعلت هذا المشقف لا يقبل الدخول فى الإسلام حتى وإن كان يستمد أصول حضارته من المسلمين!

ومن هنا نشأ الموقف الشاذ الذى أدى إلى الأزمة المعاصرة التى تعيش فيها البشرية فى الوقت الحاضر، وهو قيام حركة علمية ضخمة، وتقدم مادى واسع بعيد عن الدين ومعاد له، وبعيد عن كل القيم الروحية والأخلاقية التى لا تستقيم بدونها حياة الإنسان على الأرض. وأصبح الأوربي كلما زادت علومه وتقدمه المادى يغريه ذلك بمزيد من البعد عن الدين!

#### سابعًا: دور اليهود في إفساد الحياة الأوربية:

فى هذا الموقف الشاذ الذى هيأته الكنيسة الأوربية بمواقفها المختلفة ظهر اليهود ليدفعوا عسجلة الفساد دفعًا إلى الأمام. . فهم كما وصفهم الله فقال تعالى: ﴿ وَيَسْعُونَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّهُ لا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [المائدة: ٦٤].

لقد رأى اليهود الفرصة سانحة لينقضوا على النصرانية عدوهم القديم، فأطبقوا عليها من كل جانب، يبثون الأفكار الهدامة، ويفسدون الأخلاق وينشرون كل رذيلة باسم التقدم والحضارة تارة وباسم الحرية الشخصية تارة أخرى حتى استطاعوا بالفعل أن يفسدوا الحياة الأوربية بكل أنواع الفساد التي لا تخطر على البال.

فمن ناحية قام ماركس ـ وهـو يهودى ـ يدعـو إلى الشيـوعية والإلحـاد، وهو صاحب القولة المشهورة: الدين أفيون الشعوب!

ومن ناحية أخرى قام فرويد \_ وهو يهودى \_ بنشر نظرياته عن الجنس، التى يدعو فيها إلى التحلل من الدين والأخلاق والتقاليد بحجة أنها تسبب الكبت والعقد النفسية والعصبية!

ومن ناحية ثالثة أشرف اليهود على الحركة الصناعية الرأسمالية فى أوربا ليشغّلوا فيها أموالهم بالربا، وعن هذا الطريق سيطروا على كل نواحى الحياة الأوربية فأفسدوا فيها مفاسد جمة.

 ١ ـ فقد أغروا المرأة بالخروج إلى العمل في المصانع، فلما كثر عدد النساء العاملات أغروهن بالتبرج والزينة والأزياء الفاضحة لتفسد أخلاقهن ويفسد الشبان معهن. ومن وراء ذلك تكسب بيـوت الأرياء وبيوت الزينة مكاسب ماليـة هائلة وترجع كلها في النهاية إلى اليهود.

٢ ـ أطلقوا شعارات «الحرية والإخاء والمساواة» وتحت شعار الحرية نشر الإلحاد والفساد الخلقى باعتبارهما من أبواب الحرية الشخصية للإنسان! فمن شاء أن يلحد فليلحد . . ومن شاء أن يتبذل ويتحلل فليفعل ذلك، وليس لأحد أن يتدخل في «حريته الشخصية»!

٣ ـ حطموا كيان الأسرة بإغراء المرأة بالخروج للعمل وجعلها تنظر إلى البيت والأمومة ورعاية النشء على أنها قيود سخيفة تحد من انطلاقها وحريتها.

٤ ـ أنشئوا أجيالاً من الأطفال بلا أسر لأن الأم مشغولة بالعمل فى الخارج ولا تجد فرصة حقيقية لتربية الأطفال، فنشأت ظاهرة جنوح الأحداث التى تشكو منها كثير من المجتمعات الغربية.

تلك بعض المفاسد التى أحدثها اليهود فى الحياة الغربية، وما تزال عجلة الفساد دائرة تأتى كل يوم بجديد.

#### ثامنًا: مستولية المسلمين عن ذلك كله:

وأخيرًا لابد لنا أن نذكر أن الأمة الإسلامية مسئولة مسئولية كبيرة عن هذا الفساد الحادث اليـوم في الأرض. إن هذه الأمة لم يخـرجهـا الله ويجعلهـا خيـر أمة في التاريخ لتعيش في حدود نفسها فحسب، بل لتكون قائدة ورائدة لكل البشرية:

قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١].

وَقال تَعالَى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وقد ظل الخير يعم البشرية كلها حين كانـت هذه الأمة قائمة برسالتها تنشر النور والهدى في آفـاق الأرض، تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكـر وتؤمن بالله وتدعو إلى الإيمان.

فلما تخلت هذه الأمة عن رسالتها في القرون الأخيرة، وأصابها الضعف والوهن

تبعًا لـذلك، فقد تولت قيادة البشرية أمة جاهلية لا تؤمن بالله ورسله، ولا تحكّم شريعته في الحياة، ومن ثم أتبحت الفرصة لشياطين الجن والإنس أن يعيثوا فسادًا في الأرض، وينشروا الكفر بدلاً من الإيمان.

ولن تصلح الأرض مرة أخرى حتى يعود المسلمون عودة صادقة إلى دينهم الحق وعندئذ يتحقق وعد الله لهم بالاستخلاف والتمكين والتأمين كما تحقق مرة من قبل: ﴿ وَعَدَ اللّهُ اللّٰدِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلُفَنَهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلُفَ اللّٰدِينَ مِن قَبْلَهِمْ وَلَيُمكّنَنَ لَهُمْ دينَهُمُ الّذِي ارْتضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبدد لَنَّهُم مِنْ بَعْد خَوْفهِمْ أَمْنا يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْعًا وَمَن كَفَر بَعْد ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْعًا وَمَن كَفَر بَعْد ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [النور: ٥٥].

هذه اللمحة من تاريخ أوربا تعيننا على تفهم الجو الحالى السائد في الغرب والذي انتشر فيه الإلحاد والفساد الخلقي.

لقد نشأ من العوامل الثلاثة سالفة الـذكر \_ وهى موقف الكنيسة ودور اليهود فى الإفساد وتخلى المسلمين عن رسالتهم \_ وجود جو معاد للدين فى أوربا، صالح لكل جراثيم الفساد أن تنتشر فيه.

ولعل أخطر هذه الجراثيم جميعًا هو الإلحاد والفساد الخلقى؛ لأن الإنسان إذا بعد عن الله، وعن تطبيق منهج الله فى الأرض، فلا حدود للهاوية التى يمكن أن ينحدر إليها. والواقع الأوربى الحاضر خير برهان على هذه الحقيقة المؤلمة، فإن الانفصال القائم بين الدين والعلم، وبين الدين والحياة، قد أدى إلى فساد الفطرة البشرية ذاتها، فضلاً عما أصابها من أمراض القلق والجنون والانتحار والأمراض النفسية والعصبية وانتشار الجريمة والإدمان على الخمر والمخدرات حتى بين الشباب المراهقين.

وذلك كله راجع إلى البعد عن الله، والبعد عن الدين.

\* \* \*

### قضية الإلحاد لا تقوم على أساس من العقل ولا من العلم

إن قضية الإلحاد المنتشر في الأرض اليوم لا تقوم على أى أساس من العقل ولا من العلم، في عصر يزعم لنفسه أنه يعيش في كل أموره على أساس من العقل وأساس من العلم.

فهؤلاء الملحدون حين تواجههم قضية الحلق، وهي القضية التي تتحدى كل منكر لوجود الله، يقولون إن «الطبيعة» هي التي تخلق!

وهذا كلام غير علمي، وإن كان يَرِدُ على ألسنة من يسمونهم «علماء» في الجاهلية المعاصرة!

فما الطبيعة على وجه التحديد؟!

يقول دارون: إن الطبيعة تخلق كل شيء ولا حد لقدرتها على الخلق.

ثم يعود فيقول: إن الطبيعة تخبط خبط عشواءا

يا سبحان الله!

هذا الإله المزعوم الذى ينسبون إليه الخلق لا هو عاقل ولا هو حكسيم. . فهو على حد قول دارون ـ يخبط خبط عشواء وليس عنده تدبير منظم لعسملية الخلق، فكيف بالله يستطيع هذا الإله المزعوم المتخبط أن يدير الكون بهذه الدقة المعجزة التى نشهد آياتها فى كل ما حولنا من شئون الكون والحياة؟

وكيف استطاع هذا الإله المزعوم أن يخلق الإنسان على هذه الصورة؟ إن الإنسان كائن عاقل ومدبر وله إرادة وغاية وهدف. فهل يستطيع شيء لا إرادة له ولا غاية أن يخلق كائنًا له إرادة وغاية؟! وهل يستطيع شيء لا عقل له أن يخلق كائنًا مفكرًا له عقل؟!

أما العلم فلنسمع فيه شهادة بعض العلماء الذين فتح الله بصيرتهم على جانب من الحقيقة وإن كانوا يعيشون في ذات الجاهلية المعاصرة التي تلف بلاد الغرب.

يقول عالم الأحياء والنبات «رسل تشارلز إرنست» الأستاذ بجامعة فرانكفورت بألمانيا: «لقد وضعت نظريات عديدة لكي تفسر نشأة الحياة في عالم الجمادات،

فذهب بعض الباحثين إلى أن الحياة قد نشأت من البروتوجين، أو من الفيروس، أو من تجمع بعض الباروتينية الكبيرة، وقد يخيل إلى بعض الناس أن هذه النظريات قد سدت الفجوة التى تفصل بين عالم الأحياء وعالم الجمادات. ولكن الواقع الذى ينبغى أن نسلم به هو أن جميع الجهود التى بُذلَت للحصول على المادة الحية من غير الحية قد باءت بفشل وخذلان ذريعين. ومع ذلك فإن من ينكر وجود الله لا يستطيع أن يقيم الدليل المباشر للعالم المتطلع على أن مجرد تجمع الذرات والجزيئات عن طريق المصادفة يمكن أن يؤدى إلى ظهور الحياة وصيانتها وتوجيهها بالصورة التى شاهدناها في الخلايا الحية. وللشخص مطلق الحرية في أن يقبل هذا التفسير لنشأة الحياة، فهذا شأنه وحده. ولكنه إذ يفعل ذلك فإنما يسلم بأمر أشد إعجازاً وصعوبة على العقل من الاعتقاد بوجود الله الذي خلق الأشياء ودبرها.

«إننى أعتقد أن كل خلية من الخلايا الحية قد بلغت من التعقد درجة يصعب علينا فهمها. وإن ملايين الملايين من الخلايا الحية الموجودة على سطح الأرض تشهد بقدرته شهادة تقوم على الفكر والمنطق. ولذلك فإنسنى أؤمن بوجود الله إيمانًا راسخًا»(١).

ويقول: «أ. كريسى مسوريسون» رئيس أكاديمية العلوم بنيسويورك في كتابه بعنوان «الإنسان لايقوم وحده»: «وبما يدعو إلى الدهشة أن يكون تنظيم الطبيعة على هذا الشكل، بالغًا هذه الدقة الفائقة؛ لأنه لو كانت قشرة الأرض أسمك مما هي بمقدار بضعة أقدام، لامستص ثاني أكسيد الكربون الأوكسجين، ولما أمكن وجود حياة النبات.

"ولو كان الهواء أرفع (٢) كثيرًا مما هو فإن بعض الشهب التي تحترق الآن بالملايين في الهواء الخارجي كانت تضرب جميع أجزاء الكرة الأرضية وهي تسير بسرعة تتراوح بين ستة أميال وأربعين ميلاً في الثانية، وكان في إمكانها أن تشعل كل شيء قابل للاحتراق. ولو كانت تسير ببطء رصاصة البندقية لارتطمت كلها بالأرض، ولكانت العاقبة مروعة. أما الإنسان فإن اصطدامه بشهاب ضئيل يسير بسرعة تفوق سرعة الرصاصة تسعين مرة، كان يجزقه إربًا من مجرد حرارة مروره».

<sup>(</sup>١) من مقال «الخلايا الحية تؤدى رسالتها» من كتاب «الله يتجلى في عصر العلم».

<sup>(</sup>٢) يقصد أقل كثافة.

"إن الهواء سميك بالقدر اللازم بالضبط لمرور الأشعة ذات التأثير الكيميائي التي يحتاج إليها الزرع، والتي تقتل الجراثيم وتنتج الفيتامينات، دون أن تضر بالإنسان إلا إذا عرض نفسه لها مدة أطول من اللازم. وعلى الرغم من الانبعاثات الغازية من الأرض طول الدهور \_ ومعظمها سام \_ فإن الهواء باق دون تلويث في الواقع، ودون تغير في نسبته المتوازنة اللازمة لوجود الإنسان. وعجلة الموازنة العظيمة هي تلك الكتلة الفسيحة من الماء \_ أي المحيط \_ استمدت منه الحياة والغذاء والمطر والمناخ المعتدل والنباتات وأخيرًا الإنسان نفسه».

ويقول من مكان آخر من الكتاب:

«إننا نقترب فعلاً من عالم المجهول الشاسع، إذ ندرك أن المادة كلها قد أصبحت من الوجهة العلمية مجرد مظهر لوحدة عالمية هي في جوهرها كهربائية. ولكن مما لا ريب فيه أن المصادفة لم يكن لها دخل في تكوين الكون؛ لأن هذا العالم العظيم خضع للقانون.

«إن ارتقاء الإنسان إلى درجـة كائن مفكر شاعـر بوجوده هو خطوة أعظم من أن تتم عن طريق التطور المادى، ودون قصد إبداعى.

«وإذا سلمنا بوجود القصد، فإن الإنسان قد يعتبر جهازًا، ولكن ما الذى يدير هذا الجهاز؟ لأنه بدون أن يهدار لا فائدة منه. والعلم لا يعلل من يتولى إدارته وكذلك لا يزعم أنه مادى.

«لقد بلغنا من التقدم درجة تكفى لأن نوقن بأن الله قد منح الإنسان قبسًا من نوره»(۱).

ويقول سير «أرثر طومسون» المؤلف الأسكتلندى الشهير تحت عنوان «العلم والدين»: «.. نحن نقرر عن روية أن أعظم خدمة قام بها العلم أنه قاد الإنسان إلى فكرة عن الله أنبل وأسمى. ولا نجاوز المعنى الحرفي حين نقول: إن العلم أنشأ للإنسان سماء جديدة وأرضًا جديدة، وحفزه من ثَمَّ إلى غاية جهده العقلى، فإذا به في كثير من الأحيان لا يجد السلام إلا حين يتخطى مدى الفهم، وذلك في اليقين والاطمئنان إلى الله»(٢).

<sup>(</sup>١) ترجمة محمود صالح الفلكي بعنوان: «العلم يدعو إلى الإيمان».

<sup>(</sup>٢) من كتاب «عقائد المفكرين» للعقاد.

ولسنا نذكر هذه الشواهد لنستدل بها على وجود الله، فعندنا كتاب الله يكفينا، والفطرة التى فطر الله الناس عليها تشهد بذاتها. ولكنا نذكرها فقط لأن بعض الذين فتنهم التقدم العلمى فى هذا القرن يظنون أن العلم يقتضى عدم الإيمان بالله!!

张 张 张

## آثار الإلحاد في واقع البشرية المعاصر

إن هذه الموجة العاتية من الإلحاد، التى تسود أوربا، شرقها وغربها، وتنتقل بالعدوى إلى بقية أرجاء الأرض، قد خلفت من الفساد فى الحياة البشرية ما لا مثيل له من قبل؛ لأن العالم اليوم قد تداخلت قضاياه وتشابكت، وصار ما يحدث فى أى جزء منه يؤثر بالضرورة فى بقية الأجزاء، فكيف إذا كان الأمر بهذه الخطورة وعلى هذه الدرجة من التأثير!

يقول الله في كتابه الحكيم: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ ليُذيقَهُم بَعْضَ الَّذي عَمِلُوا لِعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ٤١].

وأى عمل يمكن أن يعمله الناس أسوأ من الإلحاد؟ وأى فساد أعظم من الفساد الناجم عنه؟

وإليك بعض النتائج التي ترتبت على هذا الإثم الخطير في حق الله:

#### ١ ـ القضاء على القيم الروحية والمثل العليا:

إن الإنسان الذى لا يؤمن بوجود الله لابد من أن تنحط معاييره وقيمه، ونظرته إلى كل شيء في هذه الحياة. ذلك أن الإيمان هيو الذي يقوى الجيانب الروحي من الإنسان ويربطه بالمثل العليا، إذ يربط القلب البشرى بالله.

المؤمن هو الذي يعرف السهدف الحقيم على المؤمن هو الذي يعرف السهدف الحقيم لله على الله يقول له: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اللَّهِ فَ وَالْإِنسَ إِلاَّ لَيَعْبُدُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

فيعلم من ذلك أنه خلق ليعبد الله لا ليعبد شيئًا آخر غير الله.

والإنسان لابد أن يعبد. . هكذا خلقه الله عابدًا . . والعبادة جزء أصيل من فطرته . فإما أن يعبد الله ، وإما أن يعبد شيئًا غير الله .

فإن عبدالله فقد التزم بطاعته، ونفذ أوامره، فتستقيم حياته في الأرض، وينعم في الآخرة بجنة الله ورضوانه، لأن الله يوجهه في كتابه الكريم وسنة رسوله عليه الله يوجهه أن كل جميل من الخصال. يوجهه إلى عسمل الخير والامتناع عن الشر. يوجهه أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه. يوجهه أن يكون أمينًا صادقًا. يوجهه أن يكون عادلاً

قوامًا بالقسط. يوجهه أن يكون نظيفًا في سره وعلانيته، نظيف الثياب نظيف البدن نظيف المبدن نظيف المساعر نظيف السلوك. .

وأما إن كان لا يعبد الله، فسيعبد شيئًا آخر لا محالة.

يعبد بشرًا مثله، يضع له تشريعات من عند نفسه يحل فيها ويحرم على هواه.. فيطيعه. أو يعبد شهواته.. شهوة المال أو شهوة الجنس أو شهوة السلطان.

أو \_ في واقع الأمر \_ يعبد الشيطان؛ لأنه في الحقيقة وجهة كل عابد لغير الله: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُبِينٌ ۞ وَأَنِ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [يس: ٦٠، ٦١].

فلننظر إلى الملاحدة في شرق الأرض وغربها، ماذا يعبدون، وإلى أى شيء توجّههم عبادتهم. . ؟

الشيوعى عبد للدولة، وللنظام الشيوعى، وللحرب الحاكم، وللزعيم، لأنه لا يملك أن يفتح فمه بكلمة واحدة ضد واحد من هؤلاء، وإلا كان نصيبه الموت. فهو \_ رضى أو كره \_ مستذك لهذه الأرباب كلها من أجل لقمة الخبز، من أجل أن يعيش (١).

والغربى عبد للمال، وللشهوات. المال هو الذى يحركه، فلا يتحرك إلا من أجل الكسب المادى. والمال هو القيمة التى يقوم بها الإنسان. فوجوده ومكانته في المجتمع مرهونان بمقدار ما يتكسب من مال. والله يقول: ﴿إِنَّ أَكْرِمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣].

وهم يقولون: إن أكرمكم عندنا أغناكم. . ولو كان الغنى قد جاء من السلب والنهب والسطو على أقوات ملايين من البشر في المستعمرات التي يستعمرها الغرب وينهب أقواتها، وامتصاص دماء الملايين من العمال الذين يكدون ويكدحون، ثم يسرق عرقهم وجهدهم هذا الرأسمالي ليتجبر بها في الأرض.

ثم. . أين ينفقون أموالهم التي يجمعونها على هذه المصورة ويصبحون عبيدًا لها في النهاية؟

<sup>(</sup>١) لقد انهار النظام الشيوعي بحمد الله، ولكنَّ له أذنابًا يحاولون بعثه من جديد!

إما أن ينفقوها في شهوات الجسد الجامحة التي تنحط بالإنسان إلى مرتبة الحيوان. وإما أن ينفقوها في الخراب والتدمير في الصراع الوحشي الدائر في الأرض!

تلك عباداتهم، وذلك هو السلوك المترتب على عبادتهم. فمتى يشعرون بالقيم العليا أو يستجيبون لدواعيها؟

#### ٢ \_ الإخلال بالتوازن في حياة الإنسان:

قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ فِي أَخْسَنِ تَقْوِيمٍ ۞ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافلِينَ وَ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَاتَ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونَ ﴾ [التين: ٤- ٦].

لا يستطيع الإنسان أن يحافظ على فطرته التي فطره الله عليها «في أحسن تقويم» إذا بعد عن سبيل الله. بل إنه عندئذ يفقد توازنه فيقع «أسفل سافلين».

ذلك أن الإيمان هو الذي يحفظ التوازن بين العنصرين المكونين لحلق الإنسان؛ قال الله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائكَة إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ (آ) فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فَيه مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدينَ ﴾ [ص: ٧١، ٧٢].

فالإنسان مكون كما يخبرنا العليم الخبير من قبضة من طين الأرض ونفخة من روح الله.

فإذا كفر الإنسان وألحد فقد أغلق النافذة التي يستمد منها النور، ولم يبق له إلا عتامة الطين وغلاظة الحسّ. أى لم يبق له إلا الماديات والمحسوسات. إليها يتطلع، وفيها ينفق الجهد. وإليها يعود. وعندئذ تجذبه ثقلة الأرض فلا يستطيع أن يتوازن إزاءها؛ لأن الذي يمنحه التوازن إزاءها هو انطلاقة الروح التي تصل قلبه بالله، وتجعله يؤمن باليوم الآخر ويعمل حسابه في جميع أفعاله وأقواله فلا يسفل ولا يتدنى. فإذا فقدها فقد توازنه وأصبح أسفل سافلين كما يخبر الله عنه في كتابه الكريم.

والذى نراه اليوم فى الجاهلية المعاصرة هو مصداق ذلك القول، فلأى شىء يسعى الناس، وعلى أى شىء يتصارعون؟ مطالب الجسد ومتاع الجسد وشهوات الأرض. وفى النهاية يفقد الإنسان إنسانيته ويعود كالحيوان، بل أسوأ من الحيوان: ﴿ أُولُكِكَ كَالْأَنْعَام بَلْ هُمْ أَصَلُ أُولَكَكَ هُمُ الْغَافَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

#### ٣ ـ القضاء على وازع الضمير:

الضمير هُو «النفس اللوامة» التي أقسم بها الله جل شأنه في كتابه العزيز: ﴿ لا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ ۞ وَلا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾ [القيامة: ١، ٢].

وهذا القسم من الله العظيم الجليل جل شأنه له دلالته، فإن الله العظيم لا يقسم إلا بشيء عظيم<sup>(۱)</sup>. فإذا أقسم الله سبحانه وتعالى بالنفس اللوامة، التي تلوم الإنسان على فعل الشر وتدفعه إلى عمل الخير، فلا شك أن هذه النفس ذات وزن كبير في ميزان الله. وإنها لكذلك، لأنها هي المحور الحقيقي لارتقاء الإنسان ومحافظته على قيمه العليا، كما أنها المحور الحقيقي لاستقامة أمر البشرية في واقع حياتها.

فما الإنسان إذا فقد النفس اللوامة؟ إن نفسه حينتند هي النفس الأمارة. أي الأمارة بالسوء. . منها ينبع السوء، ومنها ينتشر الشر في أرجاء الأرض.

والنفس الأمارة بالسوء لا يهذبها ولا يرتقى بها، ولا يرفعها إلى مرتبة النفس اللوامة إلا الإيمان بالله، الذي يجعل الإنسان مستحقا لرحمة الله المطهرة للنفس من دنسها: ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لاَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ إِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾ [يوسف: ٥٣].

أما الإلحاد والكفر فهو يذهب بالنفس اللوامة ولا يبقى إلا النفس الأمارة بالسوء.

ولقد يخيّل إلينا لأول وهلة أن أوربا الملحدة ذات ضمير. فالتاجر هناك لايغش ولا يخدع. والعامل لا يكذب ولا يخلف مواعيده. وأمور التعامل الفردى تقوم على الصدق والأمانة.

وهذا صحيح في مظهره. ولكنها في الحقيقة ليست أخلاقًا بالمعنى الحقيقى للأخلاق. إنما هي أخلاق التاجر الذكي الذي يحرص على كسب ثقة الزبون إلى آخر المدى، فيتودد إليه بخصال الصدق والأمانة والإتقان.

أما المحك الحقيقي للضمير فله مجال آخر.

 <sup>(</sup>١) يأتي القسم في القرآن منفيًا أحيانًا ومثبتًا أحيانًا أخرى وكالاهما قسم. من أمثلة النفى: ﴿لا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيامَةِ ﴾ ومن أمثلة الإثبات: ﴿وَالطَّنَحَىٰ لَلْقِيامَةِ ﴾ ومن أمثلة الإثبات: ﴿وَالطَّنَحَىٰ ۚ ۚ وَالْطُلُولِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ ، ﴿ وَالْفَلْحُونِ عَظِيمٌ ﴾ ومن أمثلة الإثبات: ﴿ وَالطَّنَحَىٰ ۚ ۚ وَالْطُلْحَىٰ ـ وَالْلَّلُولِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ ، ﴿ وَالْفَلْجُونِ ۚ وَلَيْالُ عِشْرٍ ﴾ .

فأين الضمير في معاملة الزنوج في أمريكا بالفظاظة والغلظة إلى حد القتل في عرض الطريق؟

وأين الضمير في استعمار الشعوب ونهب خيراتها وإبقائها في حالة من الفقر والجهل والمرض والضعف والهوان؟

وأين الضمير في موقف هيئة الأمم المتحدة من قضية فلسطين، وتحويل أهلها إلى لاجئين؟

وأين الضمير في تقتيل المسلمين في الفلبين وغيرها من بقاع الأرض؟

وأين الضمير في إلقاء فائض القمح في بعض البلاد في الأنهار والبحار لكى لا ينخفض سعره في الأسواق بينما الملايين في بقاع الأرض يتنضورون جوعًا ولا يجدون حبة من القمح؟

وأين الضمير في إغراء الناس بالفساد الخلقي على أوسع نطاق لكي يكسب بضعة الوف من الناس، ملايين الملايمين من الأموال من أدوات الزينة والأزياء والأفلام السينمائية والصور الخليعة والخمر والمخدرات؟

#### ٤ \_ اختلال الأمن والسلام في المجتمع العالمي

لعل صورة العالم اليوم هي أسوأ صورة له في التاريخ. .

فلم تمرّ على العالم فترة من فـقدان السلام واضطراب الأمن أحلك مما مر به فى هذا القرن الأخير.

الحرب العالمية الأولى قُتل فيها عشرة ملايين من الشباب، والحرب العالمية الثانية قُتل فيها أربعون مليونًا من البشر. . ولم تستقر أحوال العالم ما بين الحربين ولا قبلهما ولا بعدهما إلى هذه اللحظة .

والصـــراع الدائر لا يكف في أطراف الأرض، ولا تكاد تجــد مكانًا ينعم بالاستقرار.

ومن أجل أي شيء يقوم هذا الصراع؟

هل هو صراع لإحقاق الحق في الأرض ونشر العدل بين الناس؟

هل هو صراع لإعطاء الضعيف حقه ووقف القوى عن العدوان على الضعيف؟

ليس هناك صراع واحد من أشكال الصراع القائمة بين الدول اليوم يدور حول إحقاق الحق ونصفة المظلوم. إنما كلها صراع دائر على مزيد من التسلط ومزيد من العدوان! الدول التى تسمى نفسها «الدول الكبرى» تتصارع فيما بينها. ولكن على أى شيء؟ على حيازة أكبر عدد من «المستضعفين» والتسلط عليهم! كما تتصارع الذئاب حول الفريسة، ينهش بعضها بعضًا لا دفاعًا عن الفريسة لتنجو، ولكن ليستأثر بها كل ذئب لنفسه دون بقية الذئاب. والفريسة مأكولة أيًا كانت نتيجة الصراع.

قانون الغاب هو الذي يحكم الناس في الأرض في غيبة من شرع الله.

قانون الغاب يقول: الغلبة للقوة لا لصاحب الحق، القوى يأكل الضعيف. وشرع الله يقول: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ ﴾ [النحل: ٩٠].

يقول: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّه شُهَدَاءَ بِالْقَسْطِ وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُو أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المَانُدة: ٨].

ولكن أنَّى للكفار والملحدين أن يطبقوا قانون الله؟! بل الأحرى بهم أن يطبقوا القانون الذى تتعامل به الوحوش فى الغاب، لأنهم حين يفقدون صلتهم بالله يفقدون إنسانيتهم ويصبحون مثل تلك الوحوش.

وليس الأمن الدولي وحــده هو الذي فقــده الناس حين قطعوا صلتــهم بالله رب الكون والناس.

إن مجتمعاتهم كذلك قد فقدت الأمن.

فإحصاءات العالم كلها تقول إن نسبة الجريمة في تزايد مستمر. سواء جرائم القتل أو جرائم اغتصاب الأموال واغتصاب الأعراض.

وفى كل عام تجتمع المؤتمرات فى شتى بقاع الأرض لتتدارس هذه الظاهرة الخطيرة، يحمضرها رجال القانون ورجال الاجتماع وعلماء النفس وعلماء الجريمة وغيرهم من «العلماء».

ثم تطلع الإحصاءات الجديدة تقول: إن نسبة الجريمة تزداد باستمرار.

بل ليس الأمن الدولي ولا أمن المجتمع وحدهما هما اللذان أصابهما الخلل والاضطراب.

إنه الأمن النفسي كذلك، أمن كل نفس بذاتها، وفي حدود نفسها!

ونظرة إلى الإحصاءات تطلعنا على هذا الأمر. فالإحصاءات لا تقول إن نسبة الجريمة وحدها هي التي تتزايد، إنما تقول كذلك: إن نسبة أمراض القلق والجنون والانتحار والاضطرابات النفسية والعصبية هي كذلك في تزايد مستمر!

وصدق الله العظيم، فقد أخبرنا أن المصدر الحقيقى لطمأنينة النفس هو ذكر الله والاتصال بالله: ﴿ اللَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُولِي الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

فمن أين للناس طمأنينة القلب حين يبعدون عن الله، بل حين يشمئزون من ذكر الله: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ من دُونه إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ [الزمر: ٤٥].

#### ٥ \_ فساد الفطرة الإنسانية والهبوط إلى مستوى الحيوان:

أين «الإنسان» في هذه الدوامة التي تلف البشرية اليوم في بعدها عن الله؟

هذا الشاب الذي نكث شعره وأسدله ولبس الكعب العالى والملابس الملتصقة بوسطه. هل هو «إنسان»؟

هذه الفتاة المسترجلة التي تدخن وتشرب الخمــر وتلبس ملابس الفتي وتتشرد معه في كل مجال. . هل هي «إنسانة»؟

هؤلاء النساء الكاسيات العاريات المتبرجات في الطريق بكل زينة يستعرضن أجسادهن لكل نظرة جائعة وسعار مجنون. هل هن آدميات على مستوى «الإنسان»؟

هؤلاء الرجال الذين لا يغارون على أعراضهم. لا على نسائهم ولا بناتهم ولا أخواتهم، ولا على أعراض الآخرين، لأن قضية العرض كلها لا تخطر لهم على بال، هل بقى لهم شيء من كرامة «الإنسان»؟

وصنوف غيرها وصنوف من الانتكاس إلى مستوى الحيوان، بل أسوأ من الحيوان. . هل تعتبر في عداد «الإنسان»؟

لقد تجاور الفساد حدود الأخلاق: ﴿ أَفَمَن يَمْشِي مُكَبًّا عَلَىٰ وَجُهِهِ أَهْدَىٰ أَمَّن يَمْشِي سُويًّا عَلَىٰ وَجُهِهِ أَهْدَىٰ أَمَّن يَمْشِي سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الملك: ٢٢].

\* \* \*

### موقف المسلم من قضية الإلحاد

إن هناك ظروفًا معينة كما رأينا قد أثرت في الحياة الأوربية وأدت إلى انتشار الإلحاد هناك.

ولسنا نقول: إن هذه الظروف تبرر ما حدث هناك من الكفر والتبجح به. فلإ شيء على الإطلاق يبرر الكفر بالله، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ بَلِ الإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسه بَصِيرَةٌ ﴿ بَلِ وَلَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيرَهُ ﴾ [القيامة: ١٤، ١٥].

وقد أعطى الله الأوربيين عقولاً يفكرون بها كما أعطى كل البشر، وأرسل رسله لبيان الحق: ﴿ رُسُلاً مُبشّرينَ وَمُنذِرِينَ لِمُلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بعْد الرَّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥].

فإذا أبطل الناس عمل عقولهم التي أعطاهم الله إياها، ولم يستمعوا لرسلهم أو حرفوا كلامهم، فهم مسئولون عن ذلك كله أمام الله يوم القيامة، ولا يغنيهم يومئذ أن يقولوا: إنا كنا عن هذا غافلين: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكُ مِن بني آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقَيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافلينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

ولكننا نقول فقط: إن هذه هي الظروف الواقعية التي أحاطت بالناس في أوربا وكان من نتائجها انتشار الإلحاد بينهم هناك.

فما موقف المسلم من قضية الإلحاد؟

إن موقفه واضح تمامًا. فهو يرد هذه القضية من أساسها، ويبطلها إبطالاً كاملاً. فليس في أصول دينه ولا في تاريخه ما يؤدى إلى شيء مما حدث للناس في أوربا من أشكال الاختلال.

فأصول الدين قد تكفّل الله بحفظها من الضياع وحفظها من التحريف، يقول الله عن القرآن: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلُنا اللَّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

كذلك قـيَّض الله لسنة نبيـه عَيَّكِم رواة حافظين وعلمـاء مدققين حـفظوا السنة ومحصوا روايتها ونفوا الدخيل منها وأبقوا الصحيح ودوَّنوه.

ومن هنا لم يحدث في العقيدة تحريف كما حدث في عقائد أهل الكتاب.

ثم إن الدين المنزل من عند الله بقى على صورته المنزلة عقيدة وشريعة، فلم يقسم كما فعل النصارى فى دينهم، فجعلوه عقيدة منفصلة عن الشريعة. وبقى الإسلام قرونًا عديدة يمارس فى واقع الأرض بصورته المتكاملة، فيحكم علاقة العبد بالرب، وعلاقات الحاكم بالمحكوم، وعلاقات الناس بعضهم ببعض بغير تفريق بين جزء من هذا الدين وجزء.

وحتى حين انحرف أغلب المسلمين في القرون الأخيرة عن حقيقة الإسلام ففصلوا الدين عن الدولة، ووقعوا بذلك في شرك الطاعة والاتباع، فإن انحراف قرن أو قرنين لا ينفى واقع اثنى عشر قرنًا كان المسلمون فيها يعدون الإسلام عقيدة وشريعة بغير تفريق، بعكس ما حدث عند النصارى في أوربا حيث لم يطبق دين الله في صورته المتكاملة قط.

ثم إن الإسلام ليست له «كنيسة» كالتى قامت فى أوربا تحرف الدين المنزل وتفسده. وليس له «رجال دين» ولا «كهنوت» يحتفظون بالأسرار ويستحوذون بهذه الدعوى على أرواح الناس وعقولهم. إنما فيه علماء وفقهاء فى أمور الدين يستنبطون الأحكام المستمدة من الشريعة الثابتة المحفوظة، تنفيذًا لأمر ربهم: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمنُونَ لِيَنفِرُوا كَافّةً فَلَوْلا نَفَرَ مِن كُلّ فِرْقَة مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقّهُوا فِي الدّينِ وَلينذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجّعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].

وهؤلاء العلماء والفقهاء يجتهدون، يخطئون ويصيبون، وليس لأحد منهم قداسة كرجال الكهنوت، ولا يحلون ولا يحرمون من دون الله كسما وقع في تاريخ النصرانية. والناس يحترمونهم ويوقرونهم لعلمهم وفضلهم، ولكنهم لا يتخذونهم أربابًا من دون الله كما صنع أهل الكتاب بأحبارهم ورهبانهم: ﴿ النَّخُذُوا أَحْبَارَهُمُ وَرُهُبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ الله ﴾ [التوبة: ٣١].

ثم إن الإسلام لا يعرف الفصل بين الدين والعلم، ولا بين الــدين والحياة كــما وقع في حياة النصاري في أوربا.

إن الإسلام دين الفطرة. وليس في الفطرة انفسسال بين الدين والعلم، ولا بين الدين والحياة!

ففى النفس البشرية نزعة فطرية إلى التدين، بما أودع الله في الفطرة من التوجه

إلى الخالق وعبادته، ونزعة فطرية إلى تعلم العلم واستخدام ثماره في عمارة الأرض: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلُّهَا ﴾ [البقرة: ٣١].

﴿ هُوَ أَنشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١]. ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ﴾ [الجاثية: ١٣].

ولا تعارض في الفطرة السوية بين هاتين النزعتين الفطريتين، بل تسير النزعة إلى الإيمان والنزعة إلى المعرفة جنبًا إلى جنب، وتتجهان وجهة واحدة.

وإذا كانت الجاهلية الأوربية المعاصرة قد فصلت بين هاتين النزعتين الفطريتين وأقامت بينهما العداء والصراع، وأنشأت غرورًا عقليًا وفتنة بالعلم تزيد الإنسان بعدًا عن الله كلما زادت حصيلته من العلوم والمعارف، كما قال الله في وصف الجاهليات السابقة في التاريخ: ﴿ فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُم مِن الْعِلْمِ ﴾ [غافر: ٨٣].

إذا كانت الجاهلية المعاصرة قد صنعت ذلك فإن الإسلام لا يعرف هذه التفرقة على الإطلاق، وكتاب الله ملى، بالتوجيهات للناس أن يتعلموا ويتدبروا في خلق الله ويستنبطوا السنن التي يجرى بها نظام الكون ويستفيدوا منها، ويكفى أن يكون الأمر الأول الموجّة لرسول الله عين الله عين هو هذه الكلمة العظيمة: ﴿ اقْرأْ ﴾ التي تحمل التوجيه الشامل لطلب المعرفة. ثم يوجه الله رسوله عين أن يستزيد من المعرفة: ﴿ وَقُل رّب زِدْنِي علْما ﴾، ويقول للمسلمين جميعًا: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوات وَالأَرْضِ وَاخْتلاف الله لِ وَالنَّهَارِ وَالْقُلْك الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِن السَّمَاء مِن مَّاء فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتها وَبَثُ فِيها مِن كُلِّ دَابَة وَتَصْرِيف الرِّيَاح والسَّحَابِ المُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لاَيَات لِقَوْم يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤].

ويقول لهم: ﴿ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرةً لِّتَبْتَغُوا فَضْلاً مِن رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابِ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلاً ﴾ [الإسراء: ١٢].

ويقول الرسول عَيَّاكُم : «طلب العلم فريضة»(١).

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه.

ولم يعرف تاريخ الإسلام الواقعى تلك الفرقة المصطنعة بين الدين والعلم، ولم يجر بينهما عداء ولا صراع، إنما ازدهرت الحركة العلمية الإسلامية تحت ظل العقيدة، بل انبثقت منها انبثاقًا أول مرة وظلت تنمو في ظلها على الدوام.

وكذلك لم يوجد في التاريخ الإسلامي ذلك الغرور العقلي ولا تلك الفتنة بالعلم التي تبعد الإنسان عن الله بمقدار ما يحصل من العلم!! إنما العكس في حسّ المسلم هو الصحيح. فالعلم منحة من الله. هو الذي علم آدم من قبل، قال تعالى: ﴿ وَعَلَمُ آدَمُ الْأُسْمَاءَ كُلُّهَا ﴾ [البقرة: ٣١].

وقال تعالى: ﴿ الرَّحْمَنُ ۞ عَلَّمَ الْقُرْآنَ ۞ خَلَقَ الإِنسَانَ ۞ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ﴾ [الرحمن: ١-٤].

فكلما ارداد المسلم علمًا راد قربًا من الله وشكرًا له على ما أولاه من نعمه: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

كذلك لا انفصال في الإسلام بين الدين والحياة.

لا رهبانية في الإسلام.

«ألا إنى لأتقاكم لله، ولكنى أصوم وأفطر، وأقـوم وأنام، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتى فليس منى»(١).

وإذا كانت الجاهلية الأوربية قد فصلت بين الدين وأوجه نشاط الإنسان المختلفة في الحياة وأوجدت حالة نفسية وعقلية تزداد بعدًا عن الله كلما فتحت عليها أبواب الرزق والتمكين في الأرض، فأصبحوا كما وصف الله قوم هود: ﴿ أَتَبُنُونَ بِكُلِّ رِيعِ آيَةً تَعْبُثُونَ وَ الله عَوْمِ هُود: ﴿ أَتَبُنُونَ بِكُلِّ رِيعِ آيَةً تَعْبُثُونَ وَ الله وَ مَعْدَدُ وَنَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخْلُدُونَ (٢٦٠ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم جَبَّارِينَ أَيَّةً وَالله وَ وَالله وَ الله وَا الله وَالله وَاله وَالله وَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَا الله وَالله وَا

إذا كانت الجاهلية الأوربية قد صنعت ذلك فإن الإسلام ـ دين الفطرة ـ لا يعرف

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم.

هذه التفرقة ولا يقرها. . فالله يقول للناس: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا ﴾ [الأعراف: ٣١].

ويقول: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ [الأعراف: ٣٢].

ويقول: ﴿ هُوَ أَنشَأْكُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١].

ويقول: ﴿ وَابْتَغِ فِيهُ مَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَا ﴾ [القصص: ٧٧].

ويقول: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ ﴾ [الملك: ١٥].

لذلك قامت الحركة الحضارية الإسلامية في ظل العقيدة بلا صراع بينهما ولا عداء، وكانت بذلك فريدة في التاريخ. حركة تعمّر الأرض، وتجوب الآفاق وتكشف مجاهيل الأرض، وتستثمر خيراتها بالفلاحة والصناعة والتجارة، وهي في كل هذا عابدة لله، تنشر النور الرباني في الأرض بنشر العقيدة الإسلامية، وتقيم العدل الرباني بين الناس بتطبيق شريعة الله.

ليس في أصول هذا الدين ولا في تاريخه شيء واحد مما حدث في أوربا وانتهى هناك بالإلحاد والبعد عن طريق الله. إنما يقوم الإسلام ابتداء على ربط القلب البشرى بالله، وتوثيق هذه الرابطة في كل عمل أو فكر أو شعور: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢٣٣) لا شَرِيكَ لَهُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

ومن هذه الرابطة الحية التي تربط القلب البشرى بالله، ينطلق المسلم يسعلم ويعمل، يبتغى من فضل الله ويعمر الأرض، ويأخذ نصيبه من المتاع المعقول المحلل له من عند الله شاعرًا بذلك كله أنه يقوم بدور الخلافة في الأرض: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠].

وقائم بغاية وجوده في الأرض من عبادة خالصة لله: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

لذلك لا يتصور أن يتجه مسلم واحد في الأرض إلى الإلحاد!

بل إنها الطامة الكبرى أن يجىء «مسلمون» من الذين كان المفروض فيهم أن يكونوا رواد البشرية إلى الإيمان وإلى الحق وإلى المنهج الربانسي. يجيء هؤلاء «المسلمون!» فيتخلون عن دينهم الذي أنعم الله به عليهم حيث قال لهم: ﴿الْيُومُ أَكْمُلْتُ لَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ورضيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

ويروحون يقلدون أوربا فيما وصلت إليه في جاهليتها من سوء، فيعتنقون الأفكار الهدامة المنتشرة هناك، ويتخذون الإلحاد مثلهم، ويغرقون مثلهم في التحلل الخلقي ويدعون إليه.

ألا إنها الهزيمة الداخلية الكامنة في نفوسهم إزاء الغرب، هي التي تؤدى بهم إلى هذا التقليد الأعمى: تقليد العبيد وتقليد القرود!

وما يمكن لإنسان عاقل، فضلاً عن الإنسان المسلم، أن يضع قدمه مختارًا في الهاوية، إلا أن يكون قد أصابه خبل في فكره. أو أصابه المسخ الذي يشوِّه الفطرة ويفسد طبائع النفوس.

张 张 张

# الباب الثانى **الإيمان بالملائكة**

• وظائف الملائكة

• أشر الإيمان بالملائكة في حياة الإنسان

. .

## الباب الثاني ا**لإيمان بالملائكسة**

الإيمان بالملائكة جزء من الإيمان. فلا يتم إيمان المسلم إلا إذا آمن بوجودهم جملة، وبمن ورد ذكرهم في القرآن والحديث على وجه التفصيل، وبأعمالهم التي كلفهم الله إياها.

ووجوب الإيمان بالملائكة وكونه جـزءًا من الإيمان وارد في نصوص كـثيـرة من القرآن والحديث.

نمما جاء فى القرآن قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قَبَلَ الْمَشْرِقَ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلائكَةِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبّه ذَوِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهُمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَاْسَاءَ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَاسِ أُولْئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وقوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرْ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرَ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ مُصَدّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَىٰ لِلْمُوْمِنِينَ ﴿ آَلَ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوًّا لِللَّهِ عَدُوًّا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهِ عَدُولًا لِللَّهِ عَدُولًا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهِ عَدُولًا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهِ عَدُولًا لِللَّهِ عَدُولًا لِللَّهِ عَدُولًا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهِ عَدُولًا لِللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهِ عَدُولًا لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لللَّهُ عَدُولًا لِللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَدُولًا لِللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَدُولًا لِلللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وجاء في حديث عسمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: «فأخبرني عن الإيمان. ١٧٣ والله يبين لنا أن خلق الملائكة وتعدد أشكالهم هو من آياته الدالة على قدرته سبحانه وتعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ فَاطِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلائكَةِ رُسُلاً أُولِي الْجَنْحَة مَّشَىٰ وَتُلاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فاطر: ١].

ومعرفتنا بآيات الله تزيدنا إيمانًا به سبحانه وتعالى، فنعظمه ونوقره سـبحانه بما ينبغى لجلال وجهه وعظيم سلطانه، ونعبده حق عبادته، فنفوز برضاه وجنته.

ولا شك أن في عالمنا المحسوس آيات كثيرة تدل على قدرة الله المعجزة، كل منها كفيل بأن يهدي البصيرة المتفتحة إلى عظمة الله. لذلك يوجهنا الله إليها في كتابه الكريم: ﴿ وَفِي الأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِينَ آنَ وَفِي أَنفُ سِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ كتابه الكريم: ﴿ وَفِي الأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِينَ آنَ وَفِي أَنفُ سِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٠، ٢١].

ولكن إيماننا بعظمة الله وقدرته المعجزة يزداد ولا شك حين نعلم أنه ليس العالم المحسوس وحده هو كل ما خلق الله من كائنات. وأن هناك عوالم أخرى غير مرئية لنا هي من خلق الله كذلك، وأن فيها من العجائب بالنسبة لتقديرنا البشرى ما يعجز الخيال عن تصوره فضلاً عن استيعابه.

فإذا علمنا فوق ذلك أن هذه المخلوقات ذوات أجنحة، فإن حسنًا ليؤخذ ـ خاصة بعد أن نعرف مهامها وأعمالها ـ لأن المخلوقات ذوات الأجنحة المعلومة لنا في عالمنا المحسوس من طيور أو حشرات طائرة، مختلفة تمامًا عن هذه المخلوقات التي تقوم بأعمال هائلة في السموات والأرض.

فمعرفة الإنسان بأن هذه المخلوقات الهائلة تطير مباشرة بأجنحتها يهز وجدانه بلا ريب، ويجعله يحس ـ من خلال عجزه ـ بالقدرة المعجزة التي خلق الله بها الملائكة.

فإذا زاد علمه أكثر من ذلك فعرف أن الملائكة ليسوا على مرتبة واحدة من حيث عدد أجنحتهم، فمنهم ذوو أجنحة مشنى وثلاث ورباع، فإنه يزيد تعظيمًا لله الخالق الذى يزيد فى الخلق ما يشاء وهو على كل شىء قدير.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

وإذا عرف بعد ذلك كله أنها مخلوقة من النور كما روى مسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله على المخلقت اللائكة من نور، وخلق الجان من مارج من نار، وخلق آدم مما وصف لكم». (أى من الطين) فإن عجبه لا يقف عند حد. فالنور كما يراه الإنسان في عالمه المحسوس أشعة تنطلق مستقيمة في الفضاء، أما أن يكون من هذا النور مخلوقات تتحرك وتتكلم، وتتشكل بأشكال شتى (١)، وتقوم بأعمال معينة تكلفها، فأمر وراء إدراك الحس.

وحقيقة أن خلق الله آدم من قبضة من طين الأرض معجزة هائلة يقف الحس أمامها عاجزًا متحيرًا؛ لأن النقلة بعيدة بين قبضة الطين وبين هذا البشر ذى الحواس والإدراك والقصد والإرادة والقدرة على تعمير الأرض واستخدام طاقات الكون المسخرة له من عند الله.

ولكن هذه النقلة على ضخامتها أيسر في حسّ الإنسان من خلق الملائكة من النور. فالطين على أى حال مادة مجسمة، وجسم الإنسان مادة ماثلة للعيان. أما النور فإنه ليس مادة. . فكيف يكون مادة للخلق إلا أن تكون قدرة الخالق المبدع متجاوزة كل حد يستطيع العقل أن يصل إليه. فتبارك الله أحسن الخالقين.

وحين يأخذ الإنسان حظه من استشعار عظمة الله الخالق المبدع، فإن قلبه يأنس لهذه المخلوقات ترفّ حوله وتملأ جنبات الكون.

وفرق كسبير فى حس الإنسان بين أن يكون هــذا الكون من حوله خاويًا موحـشًا وبين أن يكون عامرًا بمخلوقات حية، بينه وبينها اختلاف.

فإذا كانت المخلوقات الحية في الأرض من نبات وحيوان ـ والحيوان على الأخص بما فيه من الإنسان من أوجه شبه وأوجه اختلاف ـ تؤنس الإنسان وتبهج قلبه، وتنفى عنه الشعور بالوحشة في سكناه لهذه الأرض، فيروح يتأملها ويتملاها، ويفرح كلما لقى واحداً منها على مقربة منه.

<sup>(</sup>۱) جاء في حديث جبريل: عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه، قال: بينما نحن عند رسول الله مينه أثاث الله عنه، قال: بينما نحن عند رسول الله مين الشاخ ذات يوم، إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي عَيْنِ فَأَسَنَد ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه وقال: «يا محمد: أخبرني عن الإسلام..» قال: ثم انطلق فلبث مليا ثم قال لى: «يا عمر: أتدرى من السائل؟» قلت: الله ورسوله أعلم. قال: «فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم». رواه مسلم.

إذا كان هـذا يحدث بالنسبة لعـالم الأرض المحدود المحسوس، فإنـه حرى أن يحدث بالنسبة للكون الكبير، ما يقع منه في دائرة الحـس وما يقع وراء الحس من آفاق.

فإذا كانت المخلوقات الطينية تؤنس وحشاته فى الأرض، فإن تلك المخلوقات النورانية تؤنس وحشته فى الكون الواسع الذى هو جزء منه، فيصبح أروح نفساً وأكثر طلاقة مما لو حبس نفسه فى دائرة المادة والحس.

张张张

ثم إن الملائكة مشخولة ليل نهار بالتسبيح للملك القدوس الواحد القهار: ﴿ يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لا يَفْتُرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٠].

ومن هنا نعرف أن أهم ما يقومون به تسبيح الله وتعظيمه وتنزيهـ حيث هيأهم لهذا.

ألا ما أروعها صورة!

إن الإنسان يحاول أن يسبح لله فترة من النهار أو جانبًا من الليل فيفتر ولا يقوى على المضى في التسبيح، لأن له جسدًا يريد أن يأكل وأن يشرب وأن يرتاح وينام، ولأن له فكرًا لا يكف عن الانشغال بمطالب الحياة الدنيا.

ومن رحمة الله بالإنسان أن لم يكلفه ما كلف الملائكة من التسبيح الدائب ليل نهار! فإنه \_ سبحانه \_ وقد خلق للإنسان جسدًا يشتهى وعقلاً ينشغل بالتفكير، جعل العبادة المفروضة عليه من نوع آخر غير عبادة الملائكة، فإلى جانب التسبيح والصلاة وشعائر التعبد التي يشترك فيها الإنسان مع الملائكة، فإن الله من رحمته بعباده من بني الإنسان جعل حركة أجسامهم وعقولهم عبادة إذا توجهوا بها إلى الله، والتزموا في شأنها بما أنزل الله. وهكذا أصبح سعى الإنسان وراء الروق عبادة، وعمارته للأرض عبادة، وطعامه وشرابه عبادة، وزواجه ونسله عبادة، ونومه وقيامه عبادة، إذا ابتغى في ذلك كله مرضاة الله، وعمل فيها وفق أوامر الله. وكذلك يتم التناسق في خلق الله بين طاقة المخلوق وما كلفه الله من ألوان العبادة. . وكلهم عباد لله عبادون!

نعم! ذلك من رحمة الله بالإنسان.

ولكن الإنسان مع ذلك ما يفتأ يعقد الموازنة بين نفسه وبين الملائكة في قدرتهم على التسبيح لله بالليل والنهار لا يفترون.

ويعلم الإنسان أنه لم يكلف ذلك ولا يقدر عليه، ولكن وجود الملائكة المسبحين ليل نهار يستحثه على مزيد من العبادة ومزيد من التقرب إلى الله بالأعمال الصالحة، وكلما حاول ذلك زادت شفافية روحه وصار أقرب إلى الملائكة الأطهار.

#### \* \* \*

ويزيد أنس الإنسان بالملائكة حين يعلم أنهم قريبون منه وأن بعضهم يسير معه حيث سار وبعضهم يتنزلون عليه بالسكينة والطمأنينة كلما أقبل على الله وتوجه إليه.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاثِكَةُ أَلاَّ تَخَافُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَبْشُرُوا بِالْجَنَّةِ اللَّهُ يُعَ لُوعَدُونَ ﴿ اللَّخِرَةِ ﴾ وَأَبْشُرُوا بِالْجَنَّةِ اللَّهُ يُنَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ [فصلت: ٣٠، ٣١].

ولقد رأى المسلمون الملائكة في بدر يقاتلون معهم الكفار: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلائكَة أَنِّي مَعَكُمْ فَشَبَّتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَأُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الأَعْنَاقَ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانَ ﴾ [الأنفال: ١٢].

﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذَلَةٌ فَاتَّقُوا اللّهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ( ( ( ) إِذْ تَقُولُ لَلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكْفِيكُمْ أَن يُمِدَّكُمْ رَبُّكُم بِقَلاثَة آلاف مِن الْمَلائكة مَنزَلِينَ ( ( ) بَلَى إِن تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا وَيَأْتُوكُم مِن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدَدْكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَة آلاف مِن الْمَلائكة تُصْبِرُوا وَتَتَّقُوا وَيَأْتُوكُم مِن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدَدْكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَة آلاف مِن الْمَلائكة مَسَوْمِينَ ( ) وَمَا جَعَلَهُ اللّهُ إِلا بُشُرَىٰ لَكُمْ وَلَتَطْمَئِنَ قُلُوبُكُم بِهِ وَمَا النَّصُرُ إِلاَّ مِنْ عِندَ اللّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ [آل عمران: ١٢٣ ـ ١٢٦].

وإذا كانت هذه خصوصية لأهل بدر في موقفهم التاريخي الذي مكّن للإسلام في الأرض بتأييد من الله، وكتب صفحة من أروع صفحات التاريخ، فإن الله يخبرنا أن الملائكة تتنزل على الذين قالوا: ربنا الله ثم استقاموا، ولو لم يروهم بأعينهم، وإنما علامة حضورهم هي السكينة والطمأنينة التي يحسّها هؤلاء؛ لأن الملائكة تتنزل عليهم: ﴿ أَلا تَخَافُوا وَلا تَحْزَنُوا ﴾، كما تتنزل عليهم بالبشرى التي تزيد القلب سكينة وطمأنينة: ﴿ وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُم تُوعَدُونَ ﴾ .

كما يخبرنا الله كذلك أن الملائكة تنزلت بالسكينة على المؤمنين في بيعة الرضوان: ﴿ هُو الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ٤].

فتنزُّل الملائكة بالتأييد والتثبيت والطمأنينة والبشرى لم يكن مقصورًا على أهل بدر الكرام، إنما هؤلاء خصهم الله بأن يروا الملائكة رأى العين.

\* \* \*

وكيف يكون شعور المؤمن حين يعلم أنه حين يقرأ الفاتحة في الصلاة ترد الملائكة تقول: آمين؟! أفلا يحفزه ذلك إلى الإحسان في أداء الصلاة حتى تكون جديرة بهذه المشاركة النورانية من جانب الملائكة؟

وحين يعلم أن كل عبادة يتقرب بها الإنسان إلى الله، وكل عمل طيب يعمله، وكل لفظة خيرة يتلفظ بها تحملها الملائكة من توها إلى الله في عليائه، تقول له: وهو المطلع على كل شيء \_ إن عبدك فلاتًا يتقرب إليك، إن عبدك فلاتًا يذكرك ويثنى عليك، إن عبدك فلاتًا يحمدك ويشكرك، إن عبدك فلاتًا قد أحسن إلى عبد من عبادك، إن عبدك فلاتًا قد دعاه الشيطان إلى الشر فلم يجبه. حين يعلم ذلك كله ألا يحب أن تكثر الملائكة من ذكره عند الله بالخير، فيكثر من صالح الأعمال؟

\* \* \*

## وظائف الملائكة

من تمام العلم بهذه المخلوقات أن نعرف جملة من الوظائف التي تقوم بها:

إن أعمال الملائكة مرتبطة كلها بالحق، ولا شيء غير الحق. فليس فيها زيغ عن الحق لحظة واحدة من ليل أو نهار، كالذي يحدث في عالم الجن و عالم الإنس.

فالجن والإنس تحدث منهما المعصية ويحدث منهما الزيغ عن الحق الذي يصل والعياذ بالله إلى حد الكفر والإلحاد. أما الملائكة الأطهار فهم يعيشون للحق وحده ولا يقومون بعمل من الأعمال إلا ما يرتبط بالحق.

١ ـ فأول وظائفهم عبادة الله بالتسبيح له فى الليل والنهار دون ملل ولا فتور ولا غفلة، والطاعة الدائمة، والمبادرة لامتشال أمر الله عز وجل، والعبادة الخالصة هى حق الله على خلقه، إذ التوحيد ... وهو مقتضى العبادة الخالصة لله .. هو الحق الذي تقوم به السموات والأرض.

يقول الله في القرآن عنهم: ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ لا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عَبَادَتِهِ وَلا يَسْتَحْسِرُونَ آآ) يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لا يَفْتُرُونَ ﴾ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عَبَادَتِهِ وَلا يَسْتَحْسِرُونَ آآ) يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لا يَفْتُرُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٩، ، ٢٠].

﴿ فَإِنِ اسْتَكْبَرُوا فَالَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لا يَسْأَمُونَ ﴾ [فصلت: ٣٨].

﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا (١) سُبْحَانَهُ بَلْ عَبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴿ ٢٠ لا يَسْبَقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴿ ٢٧ يَعْمَلُونَ ﴿ ٢٧ يَعْمَلُونَ ﴿ ٢٧ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٦٦\_ ٢٨].

ويقول عنهم كذلك: ﴿ لا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦].

٢ ـ ومن وظائفهم حمل الوحى إلى الأنبياء والرسل، وقد كلَّف الله جبريل عليه

<sup>(</sup>١) أي من الملائكة.

<sup>(</sup>٢) أى لا يقترحون على الله سبحانه وتعالى، وذلك ردًا على زعم المشركين أن الملائكة تشفع لهم عند الله من ذات نفسها.

السلام ذلك، ووصف فى القرآن بالسروح الأمين. والوحي كلام الله المنزل إلى البسر عن طريق رسله ليستبعوه: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٢) عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ (١٩٤) بِلَسَانَ عَسربِيّ مُسبِينٍ ﴾ الرُّوحُ الأَمينُ (١٩٢) عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ (١٩٤) بِلَسَانَ عَسربِيّ مُسبِينٍ ﴾ [الشعراء: ١٩٥].

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ ٣ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ٤ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ۞ ذُو مَرَّة (١) فَاسْتَوَىٰ ۞ وَهُوَ بِالأُفُقِ الْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ مَرَّة (١) فَاسْتَوَىٰ ۞ وَهُوَ بِالأُفُقِ الْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ مَىٰ إِلَىٰ عَبْدُهِ (٢) مَا أَوْحَىٰ ﴾ [النجم: ٣- ١٠].

﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ١٦٥ ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ ٢٦٠ مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ (٣) ﴾ [التكوير: ١٩\_ ٢١].

- ٤ ـ ومن وظائفهم تسجيل أعمال البشر وحفظها: ﴿إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ (٤) عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ (١٨ ، ١٧).
   وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ (١٧ مَا يَلْفُظُ مِن قَوْلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨ ، ١٨].
   ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمُ لَحَافِظِينَ (١٠ كَارَامًا كَاتِبِينَ (١٠ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ١٠ ـ ١١].

فكل إنسان على وجه الأرض، منذ الإنسان الأول إلى يوم تقوم الساعة، قد وُكّل به اثنان من الملاثكة، أحدهما عن يمينه يسجل له ما يقوم به من حسنات. والآخر عن شماله يسجل عليه ما يقع منه من سيئات. وتظل هذه الحسنات والسيئات

<sup>(</sup>١) أي قوة عظيمة. (٢) أي عبدالله إشارة إلى الرسول عَيْكُمْ .

<sup>(</sup>٣) أي بين الملائكة . (٤) أي الملكان اللذان يسجلان الأعمال .

محفوظة فى سـجلاتها حتى يأتى يوم البعث، فيحاسب بمقـتضاها الإنسان وهو بين يدى مولاه، فإن كان مؤمنًا فإن شاء الله عذبه بسيئاته وإن شاء غفر له، وأما إن كان كافرًا فمصيره الخلود فى النار.

٥ ـ ومن وظائف الملائكة قبض الأرواح حين ينقضى أجلها الذى حدده الله لها:
 ﴿ قُلْ يَتَوَفَّاكُم مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾
 [السجدة: ١١].

﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّه كِتَابًا مُّوَجَّلاً ﴾ [آل عمران: ١٤٥]. ﴿ وَهُوَ الْقَاهَرُ فَوْقَ عَبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَظَّتْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لا يُفَرِّطُونَ ﴾ [الاَنعام: ٦٦].

٦ - ومن وظائف الملائكة النفخ في الصور - بأمر الله - مرتين: المرة الأولى يصعق بها من بقى حيّا في السموات والأرض إلا من شاء الله. والمرة الثانية يبعث فيها الموتى ليقضى بينهم بالحق: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعقَ مَن فِي السَّمَوات ومّن فِي اللَّرْضِ إِلاَّ مَن شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيه أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قَيامٌ يَنظُرُونَ (١٦) وَأَشْرَقَت الأَرْضِ إِلاَّ مَن شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيه أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قَيامٌ ينظُرُونَ (١٦) وَأَشْرَقَت الأَرْضِ بنُور ربّها ووضع الكتابُ وجيء بالنّبيّين والشّهدَاء وقصي بَيْنهُم بالْحقّ وهُمْ لا يُظلّمُونَ بينه مَا يَفْعلُونَ ﴾ وهُمْ لا يُظلّمُونَ (١٦) ووُفِييت كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَملت وهُو أَعْلَمُ بِمَا يَفْعلُونَ ﴾ [الزمر : ١٨- ٧٠].

﴿ وَتَرَى الْمَلائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الزمر: ٧٥].

٧- ومن وظائفهم الترحيب في الجنة بالمؤمنين الذين فازوا برضوان المله، وتعذيب الكافرين في النار، وكلاهما حق. فقد أخبر الله عباده على ألسنة رسله أنه خلق السماوات والأرض بالحق، وأن مقتضى هذا الحق أن الحياة الدنيا ليست خاتمة المطاف، لأنه لا يتم فيها الجزاء على الحسنات ولا السيئات، إنما يتم ذلك عند البعث في اليوم الآخر، فيحق الحق بدخول المحسنين الجنة ودخول المسيئين النار، فقيام الملائكة بالترحيب بالمؤمنين وتعذيب الكافرين هو تمام هذا الحق الذي خلقت به السموات والأرض: ﴿ جَنّاتُ عَدْنُ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ خلقت به السموات والأرض: ﴿ جَنّاتُ عَدْنُ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ

وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَالْمَلائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ (٣٣ سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٣، ٢٤].

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوا ۚ رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوهَا وَقُتِحَتْ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنْتُهَا سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ ﴾ [الزمر: ٧٣].

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ عَلاَظً شِدادٌ لاَّ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٢].

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَة جَهَّنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ ﴿ قَالُوا قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلالٍ ﴾ أَوَ لَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبَيِّنَاتَ قَالُوا بَلَىٰ قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلالٍ ﴾ [خافر: ٤٩] . ٥٠].

﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ﴿ لاَ يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلَسُونَ ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكُ مِنَا فَي عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكَ مِنَاكُم عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم طَلَمْنَاهُمْ وَلَكِ لَيَ هَالِكُ لِيَـقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم طَلَمْنَاهُمْ وَلَكِ لَيَ هَالِكُ لِيَـقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَا كُثُونَ ﴿ لَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَلْعَلَّ كَالِهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَوْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَالَّهُ عَلَّالَالِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَالِهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا ع

٨ ـ ومن وظائفهم القيام بأعمال أخرى يأمرهم الله بها، ورد ذكرها في القرآن دون بيان تفصيلي عنها، كقوله تعالى: ﴿وَالصَّافَاتِ صَفًّا ۞ فَالزَّاجِرَاتِ زَجْرًا ۞ فَالتَّاليَات ذَكْرًا ﴾ [الصافات: ١ ـ ٣].

﴿ وَالذَّارِيَاتِ ذَرْوًا ۞ فَالْحَامِلاتِ وِقْرًا ۞ فَالْجَارِيَاتِ يُسْرًا ۞ فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْرًا ﴾ [الذاريات: ١-٤].

﴿ وَالْمُرْسَلاتِ عُرْفًا (١) ۚ فَالْعَاصِفَاتِ عَصْفًا ۞ وَالنَّاشِرَاتِ نَشْرًا ۞ فَالْفَارِقَاتِ فَرُقًا ۞ فَالْمُلْقَيَاتَ ذَكْرًا ۞ عُذْرًا أَوْ نُذْرًا ﴾ [المرسلات: ١- ٦].

﴿ وَالنَّازِعَاتَ غَرْقًا (٢) ۞ وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطًا ۞ وَالسَّابِحَاتِ سَبْحًا ۞ فَالسَّابِقَاتِ سَبْعًا ۞ فَالسَّابِقَاتِ سَبْقًا ۞ فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا ﴾ [النازعات: ١٥].

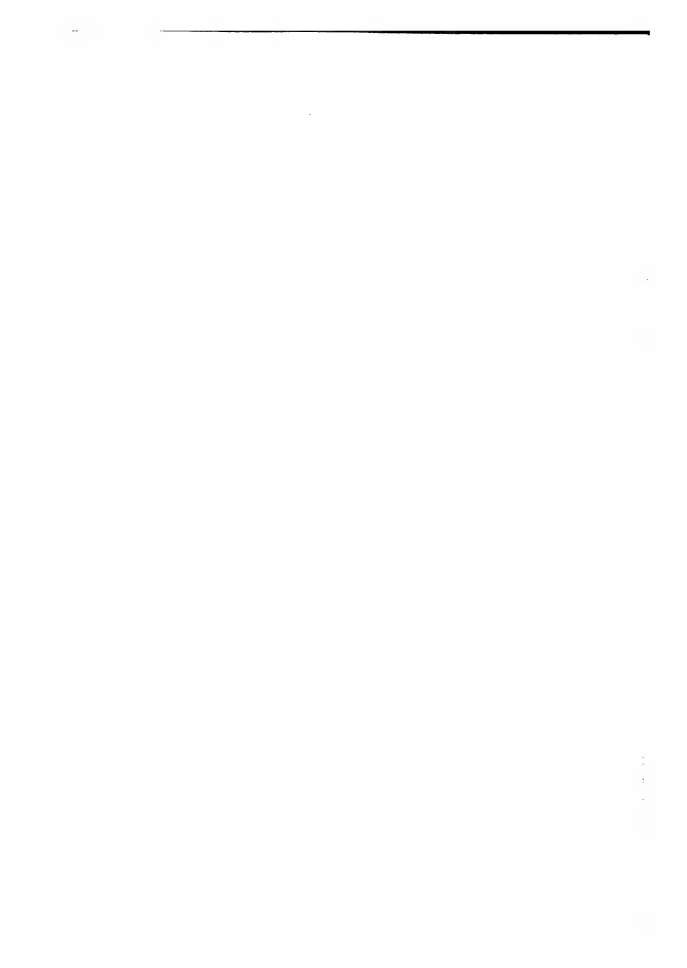
<sup>(</sup>٢) هي الملائكة كذلك على أحد الأقوال.

# أثر الإيمان بالملائكة في حياة الإنسان

عــرضنا من قبل بعـض آثار الإيمان بالملائكة في حــياة الإنســان، وقلنا: إن هذا الإيمان:

- ١ ـ يزيد من استشعار القلب البشرى لعظمة القدرة الإلهية المعجزة التي تخلق من النور ملائكة ذوى أجنحة مثنى وثلاث ورباع.
- ٢ ـ يزيد من إيمان الإنسان بالوحى المنزل من عند الله لأن الوحى تحمله الملائكة إلى
   الأنبياء والرسل.
- ٣ ـ يزيد من رغبة الإنسان في التقرب إلى الله بالعبادة والعمل الصالح تشبها بالملائكة الذين لا يفترون عن عبادة الله.
- ٤ \_ يملأ قلب الإنسان أنسًا بهذا الكون الرحيب من حوله إذ يعلم أنه معمور بتلك
   الأرواح النورانية، وأنها تتنزل على المؤمنين بالسكينة والطمأنينة.
- ٥ \_ الإقبال على عمل الحسنات والبعد عن عمل السيئات حين يستشعر الإنسان وجود الملكين اللذين يسجلان عليه أعماله.
- ٦ ـ الانتباه إلى أن هذه الحياة الدنيا فانية لا تدوم، حين يتذكر ملك الموت المأمور بقبض الأرواح حين يتوفاها الله، ومن ثمَّ فلا تستحق هذه الحياة الدنيا أن يُشغَل بها الإنسان عن الآخرة، ويكفيه منها المتاع الطيب الحلال الذي أباحه الله.
- ٧ ـ عمل الحساب للآخرة حين يتذكر الإنسان ترحيب الملائكة بالمؤمنين في الجنة وتعذيبهم للكفار في النار، فيحب أن يكون ممن أنعم الله عليهم بجنته ورضوانه ووقاهم عذاب السموم.

米 米 米



# الباب الثالث **الإيمان بالكتب**

- وجوب الإيمان بالكتب السماوية.
  - تحريف الكتب السابقة.
- القرآن نسخ الكتب السابقة كلها.
  - تولى الله حفظ القرآن.
  - مكانة القرآن في نفس المؤمن.
    - مقتضى الإيمان بالقرآن.

•

•

.

•

# الباب الثالث الإيمسان بالكتب

الكتب السماوية التي ورد ذكسرها في القرآن هي بتـرتيبـها التاريخـي: صحف إبراهيم، والتوراة، والزبور، والإنجيل، والقرآن.

جاء فى ذكر صحف إبراهيم: ﴿ قَدْ أَقْلَحَ مَن تَزَكَّىٰ ١٤ وَذَكَرَ اسْمَ رَبّه فَصَلَّىٰ ١٠ بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ١٦ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ١٧ إِنَّ هَذَا لَفِي الصَّحُفِ الْأُولَىٰ ١٤ صُحُف إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى ﴾ [الأعلى: ١٤ ـ ١٩].

﴿ أَمْ لَمْ يُنَبَّأُ بِمَا فِي صُحُف مُوسَىٰ (٣٣ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَّىٰ (٣٣ أَلاَّ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ (٣٥ وَأَنْ لَيْسَ للإِنسَانَ إِلاَّ مَا سَعَىٰ (٣٦ وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَىٰ ۞ ثُمَّ يُجُزَاهُ الْجَزَاءَ الأَوْفَىٰ ۞ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الْمُنتَهَى ﴾ [النجم: ٣٦\_ ٤٢].

وذكرت التوراة في مواضع عديدة من القرآن كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا للَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا النَّبِيُّونَ اللَّذِينَ أَسْلَمُوا للَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِن كَتَابِ اللَّه وَكَانُوا عَلَيْهُ شُهَدَاءَ فَلا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونَ وَلا تَشْتَرُوا بِهَا اللَّه فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

ويشار إليها أحيانًا باسم «الفرقان» كقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ٥٣].

وأحيانًا باسم «الذكر» كما في هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرثُهَا عَبَاديَ الصَّالحُونَ ﴾ [الانبياء: ١٠٥].

وجاء فى ذكر الزبور: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحٍ وَالنَّبيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْبًا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا ﴾ [النساء: ١٦٣].

﴿ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِمَن فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَقَدْ فَضَلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّينَ عَلَىٰ بَعْضٍ وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٥].

وذكر الإنجيل في أكثر من موضع في القرآن: ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَىٰ آثَارِهِم بِعيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدَّقًا لّمَا بَيْنَ يَدَيْه مِنَ التَّوْرَاةِ وَآتَيْنَاهُ الإنجيلَ فيه هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْه مِنَ التَّوْرَاةِ وَآتَيْنَاهُ الإنجيلَ فيه هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْه مِنَ التَّوْرَاةَ وَهُدًى وَمَوْعَظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٤٦].

﴿ ثُمَّ قَفَّيْنَا عَلَىٰ آثَارِهِم بِرُسُلنَا وَقَفَّيْنَا بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَآتَيْنَاهُ الإنجيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ اللَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلاَّ ابْتِغَاءَ رِضْوَانِ قُلُوبِ اللَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَقْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَيْنَ آمَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ اللّه فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ الخديد: ٢٧].

كما جماء ذكر الستوراة والإنجميل معًا في هذه الآيات من سمورة آل عمران: ﴿ الْمَمْ إِنَّ اللَّهُ لا إِللَهُ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴿ نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدَّقًا لِمَا بَنْ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ ﴿ مِن قَبْلُ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١- ٤].

أما القرآن الكريم فقد ورد ذكره في آيات كثيرة إما باسم القرآن وإما باسم الفرقان، وإما باسم الكتاب، وإما باسم الذكر:

﴿ قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ ﴾ [ق: ١].

﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢].

· ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْده ليَكُونَ للْعَالَمِينَ نَذيرًا ﴾ [الفرقان: ١].

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْده الْكَتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عَوْجًا ﴾ [الكهف: ١].

﴿ وَإِن يَكَادُ الَّذَينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمَعُوا الذِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونَ ۞ وَمَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لَلْعَالَمِينَ ﴾ [القلم: ٥١، ٥١].

ثم جاء الأمر الـربانى بالإيمان بالكتب المنزلة كلهـا ـ كـما جـاء الأمـر بالإيمان بالملائكة من قبل ـ وأن هذا جزء من الإيمان، لا يتم إيمان المرء إلا به.

كما جاء الإخبار بأن الكتب السابقة قـد حرفها أهلها ولم تعد على صورتها التي أنزلها الله بها.

وجاء الإخبار كذلك بأن القرآن قد نسخ الكتب السابقة كلها، وأن الله تكفل بحفظه من كل عبث أو تحريف.

\* \* \*

# وجوب الإيمان بالكتب السماوية

يجىء ذكر الإيمان بالكتب السماوية فى القرآن فى صيغة الأمر تارة، وصفة للمؤمنين تارة أخرى. كما يجىء عدم الإيمان بالكتب المنزلة أو الإيمان ببعضها دون البعض الآخر علامة على الكفر تارة ثالثة.

فمن أمثلة الأمر: ﴿ قُولُوا آمنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَالسَّمِاعِيلَ وَاللَّسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمُ لا يُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

كما جاء في صيغة مشابهة له في سبورة آل عمران: ﴿ قُلْ آمَنًا بِاللَّه وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَيْ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِيُّونَ مِن رّبّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ مُوسَىٰ وعيسَىٰ والنّبِيُّونَ مِن رّبّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٤].

وقد يجىء الأمر في صيغة مجملة في مثل قوله تعالى في سورة النساء: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ ﴾ [النساء: ١٣٦].

أما وصف المؤمنين بأنهم هم الدين يؤمنون بالكتب المنزلة كلها فيحيء في مثل هذه الصيغة: ﴿ اللَّمْ ۚ آَلُ وَلَكُ الْكُتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلْمُتَّقِينِ ﴿ اللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ يُؤُمِنُونَ الصَّلاةَ وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلُكَ وَبِالآخِرَةِ هُمَّ يُوقِنُونَ ﴾ [البقرة: ١- ١٤].

أو في قُولِه تَعالَى: ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللّهِ وَمُلائكَته وَكُتُبه وَرُسُله ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

أما وصف الـذين لا يؤمنون بالكتب كلها أو الذيبِن يؤمنون ببعضها ويكفرون ببعض بأنهم كفار فيجيء في مثل قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُر بِاللَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتْبِهِ وَكُتْبِهِ وَكُتَّبِهِ وَكُتَّبِهِ وَكُتَّبِهِ وَكُتَّبِهِ وَكُتَّبِهِ وَكُتَّبِهِ وَكُتّبِهِ وَكُتَّبِهِ وَالْيُومُ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً بَعِيدًا ﴾ [النساء:١٣٦].

﴿ بِعُسَمَا اشْتَرُوا بِهِ أَنفُسَهُمْ أَن يَكْفُرُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ بَغْيًا أَن يُنزِّلَ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ فَبَاءُو بِغَضَبٍ عَلَىٰ غَضَبٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُّهِينٌ ۞ وَإِذَا

قِيلَ لَهُ مِ آمنُوا بِمَا أَنوَلَ اللَّهُ قَالُوا نُوْمِنُ بِمَا أُنوِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الْحَقِّ مُصَدَّقًا لِمَا مَعَهُمْ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِيَاءَ اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٩٠، ٩١].

ومفهوم هذه الآيات وأمثالها، سواء كانت أمرًا مباشرًا أو وصفًا للمؤمنين أو وصفًا للكافرين، هو أن الإيمان بالكتب السماوية كلها أمر واجب لا يتم إيمان المرء إلا به.

وذلك أمر بدهى بالنسبة للمؤمن. فمادام يؤمن بالله وصدق ما نزل من عنده من الوحى، ومادام الله يسخبره فى كتابه الكريم أنه قد أنزل كتبًا سابقة على الأنبياء والرسل، فالواجب أن يؤمن بهذه الكتب المنزلة ويعتقد يقينًا أنها منزلة من عند الله.

ولو شك في هذه الحقيقة أو كذَّب بها فهل يكون مؤمنًا على الإطلاق؟!

وكيف يكون مؤمنًا بالله حقًّا وهو يكذب خبرًا آتيًا إليه من الله؟!

كذلك لو قال إنه يؤمن ببعض الكتب أنها منزلة من عند الله حقًّا ويشك أو يكذب أن غيرها من الكتب منزل من عند الله، فهل يكون مؤمنًا بالله ولو زعم ذلك؟

إن من بين دعائم الإيمان التصديق. فكيف يوجد الإيمان إذا كذَّب الإنسان حرفًا واحدًا مما أخبره الله به؟ وما قيمة دعواه أنه مؤمن بالله. أو مؤمن ببعض الكتب التي أنزلها الله؟! إنها دعوى مردودة على صاحبها لأن الدليل العملي يكذبها.

ثم إن الكتب السماوية كلها تحتـوى على حقيقـة واحدة، هى الأمر بعـبادة الله وحده. لقد اختلفت الكتب المنزلة في اللغات التى نزلت بها، لأن الله يقول: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ ﴾ [إبراهيم: ٤].

وهذه الكتب نزلت على أقوام مختلفين فاختلفت من ثم لغاتها.

كذلك اختلفت هذه الكتب فيما تحتويه من شرائع، فالله يخبرنا أنه أنزل شرائع مختلفة للأقوام المختلفين: ﴿ لَكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شُرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ مُختلفة للأقوام المختلفين: ﴿ لَكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شُرْعَةً وَمَنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحدةً وَلَكن لِيَبْلُوكُمْ في مَا آتَاكُمْ ﴾ [المائدة: ٤٨].

ولكن القضية الأصلية في هذه الكتب كلها واحدة لم تتغير: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُكَ مِن رَّسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْه أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

﴿ وَلَقَد مُ بَعَثْما فِي كُلِ أُمَّة رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعَيْسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ولا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾ (١) [الشورى: ١٣].

كذلك نُزلت الكتب كلها لتنذر الناس بيوم الحساب: ﴿ رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ لَيُنذَرَ يَوْمَ التَّلاقَ ۞ يَوْمَ هُمَ بَارِزُونَ لا يَخْفَىٰ عَلَى اللَّهِ مِنْهُمُ شَيْءٌ لَمَنِ الْمُلْكُ الَّيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ۞ الْيَوْمَ تُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ لا ظُلْمَ الْيُوْمَ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحَسَابِ ﴾ [خافر: ١٥ ـ ١٧].

ومادام الأمر كذلك فالإيمان بالكتب كلها هو كالإيمان بالكتاب الواحد سواء. والقضية عند المؤمن واضحة لا تحتاج إلى جدال. إنما الجدال قد جاء فى الحقيقة من أهل الكتاب لأنهم هم الذين رفضوا أن يؤمنوا بأن القرآن منزل من عند الله. وحساب هؤلاء على الله.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي أقيموا الدين لله وحده ولا تعبدوا آلهة متفرقة.

### تحريف الكتب السابقة

أخبرنا الله في كتبابه المنزل أن أهل الكتاب حرفوا كتبيهم، فلم تعد في صورتها التي أنزلها الله. فقد جاء عن السهود: ﴿ مِن الَّذِينَ هَادُوا يُحرِّفُونَ الْكَلِّم عَن مُواضعه ﴾ [النساء: ٤٦].

﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّواضِعِهِ ﴾ [المائدة: ١٣].

﴿ يَأَيُّهَا الرَّسُولُ لا يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَنَّا بِأَفْواهِهِمْ وَلَمْ تُوْمِن قُلُوبُهُمْ وَمِنَ الَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَلَمَ مِنْ بَعْد مَوَاضِعه ﴾ [المائدة: ٤١].

وجاء عن النصارى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلُوُونَ أَلْسَنَتَهُم بِالْكَتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكَتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهَ الْكَذَبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٨].

وإذا تدبرنا هذا الأمر وجدنا أن هناك ثلاثة أنواع من التحريف على الأقل قد وقعت في كتب أهل الكتاب، وكلها وردت الإشارة إليه في القرآن:

١ ـ تحريف المعنى مع بقاء اللفظ على ما هو عليه.

٢ ـ التحريف بالتغيير والإضافة.

٣ ـ التحريف بالكتمان.

### فمن أمثلة النوع الأول من التحريف:

أن الله قد حرم الربا في جميع كتبه المنزلة التوراة والإنجيل والقرآن. والتوراة التي بين أيدى اليهود اليوم - رغم كل ما حدث فيها من تحريفات شنيعة - ما تزال تحمل نصا بتحريم الربا! ونصا بوجوب الأمانة في التعامل مع الناس.

مِّنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَات أُحلَّتْ لَهُمْ وَبصَدَّهِمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا (١٦٠) وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُّواَلَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُّواَلَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٠، ١٦٠].

فكيف تحايلوا على النص المـوجود في كتابهم، أو بعـبارة أخرى كيف حـرفوه، ليبيحوا لأنفسهم التعامل بالربا مع الناس وسلب أموالهم؟!

لقد قالوا: إن الربا غير جائز في التعامل بين اليهود، وكذلك الأمانة واجبة في تعامل اليهود بعضهم مع بعض. أما إن كان الذي تتعامل معه من غير اليهود فلا بأس عليك أن تتعامل معه من غير اليهود فلا بأس عليك أن تتعامل معه بالربا ولا بأس عليك أن تأكل ماله. وذلك ما وردت عنه الإشارة في سورة آل عمران: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِقِيطَارٍ يُؤَدّه إِلَيْكَ وَمَنْهُم مَّنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِدِينَارٍ لاَّ يُؤَدّه إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْه قَائمًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْهُ فِي اللَّهِ الْكَذَبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٥].

أى أنهم قالوا: لا حرج علينا فى سلب أموال «الأميين» الذين ليسوا يهودًا، ويزعمون أن الله أباح لهم ذلك وهم يعلمون أن هذا كذب على الله فإنه حرمً عليهم الربا إطلاقًا وحرم عليهم سلب أموال الناس جميعًا، أميين وغير أميين (١)!

## أما التحريف بالتغيير والإضافة فله أمثلة كثيرة:

فأما اليهود فقد أضافوا إلى التوراة مجموعة من القصص والأساطير ما أنزل الله بها من سلطان، بعضها يصل إلى حد الفحش في حق أنبيائهم. وما من نبى من أنبيائهم إلا ألصقوا به سلوكًا لا يليق بالشخص العادى فضلاً عن النبى المعصوم، بل إنهم تجرءوا على مقام الألوهية وقالوا في حق الله سبحانه وتعالى كلامًا لا يخرج من فم مؤمن قط ولا يخطر له على بال. وقد ظلوا يرددون هذه الأقوال وغيرها حتى زمن الرسول على الأقل ، وسجل عليهم القرآن اثنتين منها على الأقل: ﴿ لَقَلْهُ مَا لَا لَهُ قُولُ اللّهُ قُولُ اللّهِ فَقُولُ اللّهَ فَقيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِياءُ سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْأَنبِياءَ

<sup>(</sup>۱) كان اليهود يطلقون على العرب لفظ «الأميين» أى الذين ليس لهم كتاب منزل. ومازالوا يطلقون هذا اللفظ على البشرية كلها من غير اليهود، لأنهم يزعـمون أنهم هم وحدهم أصحاب الكتاب الحقيقى ومن عداهم ليس له كتاب! وأحيانًا يسمونهم «الأممين» أى كل الأمم من غير اليهود!

بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ( ١٨٠ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَت أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بَظَلاَّمِ للْعَبِيد ﴾ [آل عمران: ١٨١، ١٨٢].

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلَعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يَنَفُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ [المائدة: ٦٤].

أما التوراة ففيها أبشع من ذلك في حق الله مما يقشعر بدن المؤمن من نسبته إلى الله عز وجل<sup>(۱)</sup>.

وأسطورة ألوهية عيسى وبنوته لله وكون الله ثلاثة: الأب والابن وروح القدس، كلها إضافة أضيفت إلى الإنجيل المنزل من عند الله، كتبوها بأيديهم وزعموا أنها من عند الله.

وقد رد القرآن عليهم ردّا مفصلاً في أكثر من سورة، وبيَّن حقيقة التوحيد، وأن عيسى عليه السلام لم يقل إلا كلمة التوحيد: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عيسى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنتَ عيسى عليه السلام لم يقل إلا كلمة التوحيد: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عيسى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنتَ قُلْتُ لَي أَنْ أَقُولَ مَا قُلْتُ لَلنَّاسِ اتَّخَذُونِي وَأُمِّي إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّه قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لَي بحَقِّ إِنْ كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلَمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا في نَفْسِكَ إِنْكَ لَيْسَ لَي بحَقِّ إِنْ كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلَمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا في نَفْسِكَ إِنْكَ

<sup>(</sup>۱) من أبسط الأمثلة على ذلك قدولهم: إن الله قد خاف على سلطانه بعد أن أكل الإنسان من الشجرة المحرمة وهى في زعمهم شجرة المعرفة، وخشى \_ سبحانه \_ أن يأكل الإنسان أيضًا من شجرة الحياة فيحيا إلى الأبد! ومن أجل ذلك طرده من الجنة، وأقام حرراسة شديدة على شجرة الحياة لكى لا يصل الإنسان إليها! وقولهم أيضًا: إن الله غضب على بنى إسرائيل من كثرة جرائمهم فأقسم أن يهلكهم، فراجعه سيدنا موسى حتى رضى عن بنى إسرائيل «وتندم الرب الإله على الشر الذى كان ينوى عمله بشعب إسرائيل»!

أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ (١٦٦) مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَقَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيَبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [المائدة: ١١٦، ١١٦].

ولكن المهم أن أناجيلهم الأربعة المعتمدة (إنجيل مرقص وإنجيل لوقا وإنجيل متى وإنجيل يوحنا)(١) متضاربة بعضها مع بعض في هذا الشأن، مما ينفي أن تكون كلها من مصدر واحد، فضلاً عن أن يكون مصدرها هو الله!

وفضلاً عن ذلك كله فإن هناك إنجيلاً خامسًا هو «إنجيل برنابا» منعت الكنيسة تداوله، وأحرقت ما وقع في يدها من نسخه، وهددت من يوجد عنده بإصدار قرار حرمان ضده (أى الحرمان \_ في زعمهم \_ من رضوا الله ومغفرته) لأنه يقرر أن عيسى رسول بشر، وليس ربّا ولا إلهًا، وأنه بشّر ببعثة محمد على من بعده!

# وأما التحريف بالكتمان فهو على نوعين:

كتمان أحكام الشريعة، وكتمان الإشارة إلى بعثة محمد عليها.

والقرآن يسمجل عليهم أنهم أمروا بعدم الكتمان فعصوا الله: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثًاقَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابِ لَتُبَيِّنُهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوْا بِهِ ثُمَّنًا قَلِيلاً فَبَعْس مَا يَشْتَرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٨٧].

﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقُّ وَهُمٌ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٤٦].

<sup>(</sup>١) نسبة إلى الرجال الذين كتبوها. وقد كتبوها في أزمنة متىفاوتة وبعد مدة من غياب المسيح عنهم، وكلهم كتبها من ذاكرته لا من النص المنزل.

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم مُصَدّقًا لّمَا بَيْنَ يَدَيّ مِنْ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولَ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُم بِالْبَيّنَاتِ قَالُوا هَذَا سَحْرٌ مُّينٌ ﴾ [الصف: ٦].

﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيُّ الأُمِّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ وَيُحرِّمُ عَلَيْهِمُ وَالإَنجَيلِ النَّهِ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزلَ مَعَهُ أُولئكَ هُمُ الْمُفْلحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

وعلى الرغم من هذه الوصايا كلها لأهل الكتاب فقد عصوا أمر ربهم وكتموا الحق الذي أمروا بإعلانه على الناس:

عن عبدالله بن عمر رضى الله عنهما «أن رسول الله عربي الله عربي الله عربي الله عربي الله عنهما «أن رسول الله عربي الله على قد رنيا، فانطلق رسول الله عربي حتى جاء يهود فقال: «ما تجدون فى التوراة على من زنى»؟ قالوا: نُسوِّد وجوههما ونحملهما ونخالف بين وجوههما ويطاف بهما، قال: «فأتوا بالتوراة إن كنتم صادقين». فجاءوا بها فقرءوها حتى إذا مروا بآية الرجم وضع الفتى الذى يقرأ يده على آية الرجم وقرأ ما بين يديها وما وراءها. فقال له عبدالله بن سلام وهو مع رسول الله عربي في مره فليرفع يده. فرفعها فإذا تحتها آية الرجم، فأمر بهما رسول الله عربي فرجما»(١).

وإذا كانوا بهذا التبجح في إنكار أحكام الشريعة أمام الرسول عَلَيْكُم وهم يعلمون أنه رسول مؤيد بالوحى، وأن السوحى يخبره بحيلهم وكيدهم، فكيف يصنعون مع عامة الناس الذين لا يتنزل الوحى عليهم ليكشف لهم ما خبؤوه؟!

أما إنكارهم لبعثة الرسول عليه أنه فقد اجتهدوا في محو كل ذكر صريح له عليه الصلاة والسلام في كستبهم وأخفوه عن الناس. ومع كل اجتهادهم هذا فقد بقيت إشارات في التوراة والإنجيل لا يمكن تفسيرها إلا بأنها إشارة لمجيء الرسول عليه المسارة المسارة المسارة الرسول عليه المسارة المس

جاء في العهد القديم في سفر أشعياء في الإصحاح الحادي والعشرين:

الوحى من جهة بلاد العرب. في الوعر في بلاد العرب تبيتين يا قوافل

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم واللفظ لمسلم.

الددانيين. هاتوا ماء لملاقاة العطشان. يا سكان أرض تيماء وافوا الهارب بخبزه، فإنهم من أمام السيوف قد هربوا. من أمام السيف المسلول ومن أمام القوس المشدودة. ومن أمام شدة الحرب. وإنه هكذا قال لى السيد: في مدة سنة كسنة الأجير يفني كل مجد وبقية عدد قسى أبطال بني قيدار تقل، لأن الرب إله إسرائيل قد تكلم»(١).

وجاء في الإنجيل على لسان عيسى عليه السلام: «يأتي من بعدى الفاراقليط».

وهذه كلمة يونانية معناها «الحمد». أى أنها مستسقة من «أحمد» وقد أبوا أن يترجموها في النسخة العربية وأبقوها هكذا لكى تظل غير مفهومة للقارئ ولكيلا يعلم من هذا الذى سيأتى بعد المسيح!

وقد مر الزمن. . ولم يأت بعد المسيح إلا محمد عَلَيْكُمْ !

وفي عام ١٣٦٥هـ (١٩٤٥م) نشرت صحيفة الأهرام المصرية هذا النبأ على إحدى صفحاتها:

«عشر في دير سانت كاترين بسيناء على نسخة قديمة من التوراة جاء فيها ذكر محمد عليه الصلاة والسلام».

ثم اختفت هذه النسخة ولم تعد مرة أخرى إلى الظهور!

وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكَتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ الْعَلْمُ وَانَّا فَرِيقًا مَّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقُّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٤٦].

﴿ حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ ﴾ [البقرة: ١٠٩].

لقد كرم الله إبراهيم عليه السلام حين ابتلاه الابتلاء العظيم فنجح في الابتلاء إذ أمره الله أن يذبح ابنه إسماعيل فاستسلم لأمر الله واستعد بالفعل للتنفيذ، ففداه الله بذبح عظيم، واختار إبراهيم بأن جعله للناس إمامًا: ﴿ وَإِذِ ابْتُلَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكُلِماتَ فَأَتَّمُّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ [البقرة: ١٢٤].

<sup>(</sup>۱) المدانيون اسم قديم لبعض القبائل العربية، وقيدار اسم لأحد آباء قريش، وسكان أرض تيماء إشارة إلى أهل المدينة. والناس كله يشير إلى نزول الوحى في جزيرة العرب واضطهاد المؤمنين وهجرتهم إلى المدينة ووقوع معركة بدر بعد سنة من الهجرة وضياع مجد الكفار من قريش ومقتل عدد من أبطالهم في المعركة.

وفى لحظة التكريم تطلّع إبراهيم عليه السلام أن يظل هذا العهد لذريته من بعده فسأل ربه: ﴿ وَمِن ذُرِيَّتِي ﴾ فأجابه الله سبحانه: ﴿ قَالَ لا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ . ومعنى ذلك أن العهد يظل في ذرية إبراهيم إلا إذا ظلموا فيؤخذ منهم العهد.

ولقد بقى العهد بالفعل في بنى إسرائيل، وهم من ذرية إبراهيم عليه السلام عن طريق ابنه إسحاق: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكَتَابَ فَلا تَكُن فِي مِرْيَة مِّن لِقَائِه وَجَعَلْنَاهُ هُدًى لِبَنِي إِسْرَائِيلَ (٣٣) وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُّوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقَنُونَ ﴾ [السجدة: ٣٣، ٢٤].

﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة: ٤٧].

ولكنهم ظلموا فنزع الله العهد منهم وأعطاه فريقًا آخر من ذرية إبراهيم عليه السلام هم أبناء إسماعيل جد النبى ويُطاهم وعندئذ ملا الحقد قلوبهم وكفروا بالرسول ويُطاهم بعدما كانوا يترقبون مبعثه ويستفتحون به على كفار قريش، يقولون لهم: سيظهر في جزيرة العرب نبى وسنتبعه ونزداد به عزا ونقهركم به، ظنا منهم أنه سيكون من أبناء إسحاق، فلما جاء من أبناء إسماعيل كفروا به!

﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ كَتَابٌ مِّنْ عند اللَّه مُصَدَّقٌ لَمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى اللَّهِ مَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ( اللَّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ( اللَّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ( اللَّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ( اللَّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ اللَّهُ مَن فَضْلَهُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ فَبَاءُو بِغَضَبٍ عَلَىٰ غَضَبٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مَّهِينٌ ﴾ [البقرة: ٨٥، ١٠].

# القرآن نسخ الكتب السابقة كلها

شاء الله سبحانه وتعالى أن ينسخ الكتب السابقة كلها وينزل كتابه الأخير ليبقى في الأرض إلى قيام الساعة.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨].

وكذلك كانت الكتب السابقة تنزل لأقوام معينين بينما أنزل القرآن للناس كافة: ﴿ وَمَا هُوَ إِلاَّ ذَكُرٌ للْعَالَمينَ ﴾ [القلم: ٥٦].

لذلك اقتضت مشيئة الله أن ينسخ هذا الكتاب الشامل الكامل ما سبقه من الكتب جميعًا ويهيمن عليها: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدَقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهُ مِن الْحَقِّ الْكَتَابِ وَمُهيْمنًا عَلَيْه فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَبعُ أَهْواءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لكُلِّ جَعَلْنَا منكُمْ شرْعَةً وَمنهاجًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحدةً وَلَكن لِيَبلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبقُوا الْخَيْرَات إِلَى اللَّه مَرْجُعُكُمْ جَميعًا فَيُنبَّدُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيه تَخْتَلَفُونَ آتَاكُمْ فَاسْتَبقُوا الْخَيْرَات إِلَى اللَّه مَرْجُعُكُمْ جَميعًا فَيُنبَّدُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيه تَخْتَلَفُونَ آتَاكُمْ وَأَن اللَّهُ وَلا تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرُهُمْ أَن يَفْتنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَبعِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرُهُمْ أَن يَفْتنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَبعُ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرُهُمْ أَن يَفْتنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ فَإِن تَولُواْ فَاعْلَمْ أَنْمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبَهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِن اللَّه حُكْمًا لِقَوْم يُوقِدُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّه حُكُمًا لِقَوْم يُوقِدُونَ فَ اللَّاسُ لَفَاسِقُونَ (٤٤) أَلَالُهُ وَكُمْ الْجَاهِلِيَّة يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّه حُكْمًا لِقَوْم يُوقِدُونَ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُرْمُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّه حُكُمًا لِقَوْم يُوقَدُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّه حُكُمًا لِقَوْم يُوقَدُونَ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمُومُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا الْمَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا الْعَلَمْ وَالْمُومُ الْمُومُ الْمُولُ الْمَا عُلَى الْمَا الْمَلْهُ الْمَا الْمَالُولُومُ الْمُولُومُ الْمُعْمُ الْمُعْتُولُ الْمَا الْمَالُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمَا عَلَوْمُ الْمَا الْمَالِمُ الْمَا الْلَهُ الْمَا الْمَا الْمَاعُومُ الْمُهُمُ الْمَالِمُ الْمَا الْم

ولم يعد يقبل من أحد أن يستمسك بما سبق من الكتب ويرفض القرآن: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَسْنُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ حَتَّىٰ تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦٨].

وإقامة الـتوراة والإنجيل بالنسبة لأهل الكتاب المخاطبين بهذه الآية مـعناها: الإقرار بوحدانية الله، ذلك أن التـوراة والإنجيل المنزلين من عند الله يـقرران هذه الوحـدانية تقريرًا جازمًا، ولكن أهل الكتاب حرفوهما. فـالمطلوب منهم هو إقامتهما مرة أخرى،

أى الرجوع إلى أصل التوحيد. ثم إن التوراة والإنجيل قد ذكرا محمدًا عَلَيْكُم وأمرا باتباعـه عند ظهوره، فإقامتهما معناها الإيمان بالرسول عَلَيْكُم وما نزل عليه من وحى.. أى الإسلام: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وعن أبى هريرة رضى الله عنه عن رسول الله على الله على الله على الله على الله عنه عن رسول الله على الله عنه والذي نفس محمد بيده، لا يسمع بى أحد من هذه الأمة يهودى ولا نصرانى ثم يموت ولا يؤمن بالذى أرسلت به إلا كان من أصحاب النار»(١).

#### \* \* \*

على ذلك يمكن تلخيص موقف المؤمن من الكتب السابقة على هذا النحو:

- ١ ـ يؤمن بأن الله أنزل كتبًا ورد ذكرها في القرآن هي بترتيبها الـتاريخي كما يأتي:
   صحف إبراهيم ــ التوارة ــ الزبور ــ الإنجيل ــ القرآن.
- ٢ ــ وأن هذه الكتب جميعًا تحــتوى على حقيقة أساسيــة واحدة هى وحدانية الله عز
   وجل ووجوب إخلاص العبادة له بغير شريك، وطاعته فيما يأمر به وينهى عنه.
- ٣ ـ أن الكتب السابقة على القرآن لم يعد لها وجود في صورتها المنزلة لأنها إما ضاعت ولم يعد لها أثر معروف كصحف إبراهيم، وإما حرفت على أيدى أصحابها كالتوراة والإنجيل.
- إن التحريف الغالب كان إما بالتغيير والإضافة وإما بالكتمان. ومن أبرز الإضافات أساطير التوارة وقصة تأليه عيسى وقصة التثليث. ومن أبرز ما كتموه الإخبار عن بعثة الرسول عليها.
- ٥ ــ أن مشيئة الله قد اقتضت نسخ الكتب السابقة كلها ما ضاع منها وما حُرف. وأنزل القرآن مصدقًا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنًا عليه، وناسخًا لكل ما سبق تنزيله من عند الله.

\* \* \* -----

# تولى الله حفظ القرآن

أنزل الله القرآن مصدقًا لما بين يديه كما ذكرنا آنفًا وناسخًا له. ثم تكفل الله سبحانه وتعالى بحفظ كتابه الأخير مما تعرضت له الكتب السابقة كلها من ضياع أو تحريف: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

ولقد بقى القرآن ـ كما أراده الله ـ محفوظًا خلال أربعة عـ شر قرنًا من الزمان، وسيظل باقيًا ما شاء الله له أن يبقى، لم يصبه تغيير ولا تحريف. لم ينقص منه ولم يزد عليه حرف واحد منذ أنزله الله على رسوله عَلَيْكُمْ .

لقد من الله على هذه الأمة بنان تكون خير أمسة في التاريخ: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّه ﴾ [آل عمران : ١١٠].

ومنَّ عليها ببعثة الرسول عَيْكُمْ من بينها: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فَيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مَّبِينٍ ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

ومنَّ عليها كذلك بحفظ الكتاب المنزل إليها، وعدم تعرضه للضياع والتحريف.

إن التوراة تولاها قوم غضب الله عليهم لأنهم كفروا بالله وقتلوا أنبياء وعاثوا في الأرض فسادًا: ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ اللَّهَ أُو الْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضِب مِّنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عُصَوا وَّكَانُوا يَعْتُدُونَ ﴾ [البقرة: ٦١].

ومن هذه الصفات كلها التى اتصفوا بها عاثوا فسادًا فى كتابهم المنزل عليهم فمحوا منه ما لم يوافق أهواءهم، وأضافوا إليه أساطير ما أنزل الله بها من سلطان: ﴿ فَوَيْلٌ لِللَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكَتَابَ بِأَيْدِيهِمْ (١) ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلاً فَوَيْلٌ لِّهُمْ مِّمًّا يَكْسِبُونَ ﴾ [البقرة: ٧٩].

وأما الإنجيل فإن أصحاب عيسى وحواريبه كانوا يسعيشون في حالة اضطراب وتشتت بسبب الاضطهاد الواقع عليهم من الدولة الرومانية، فلم يدوِّنوا الإلجيل كما

<sup>(</sup>١) أي يختلقون كلامًا من عند أنفسهم.

سمعوه من عيسى عليه السلام، إنما تناقلوا ما وعت ذاكرتهم منه سرّا وعلى خوف من عيون الدولة الرومانية. فلما بدئ بتدوينه بعد ثلاثين عامًا على الأقل من رفع عيسى عليه السلام<sup>(۱)</sup>، كان الأصل قد فُقد، وكانت الإضافات الدخيلة هى التى يتناقلها النصارى. ثم إن الأناجيل الموجودة الآن ليست هى نص الكتاب المنزل باعتراف أصحابها. إنما هى ذكريات شخصية كتبها كل مؤلف منهم على حدة وضمنها بعض الأقوال المنسوبة إلى المسيح.

أما القرآن فقد هيأ الله له ظروفًا مختلفة تمامًا، تمَّ بها الحفظ الذي قدره الله له منذ الأزل وهو في اللوح المحفوظ.

- ١ ــ هيأ له أمة قوية الحافظة بصورة غير عادية. فقد كان العرب في الجاهلية يروون الوقا من أبيات الشعر بغير تدوين، إنما يحفظونها في ذاكرتهم ويتداولون روايتها.
- ٢ ـ هيأ له سهولة في الحفظ: ﴿ وَلَقَدْ يَسُّونَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾
   [القمر: ١٧].
- ٣\_ هيـاً له أمة مـستـقـرة آمنة ممكّنة في الأرض، لديهـا الفرصـة الكاملة للحـفظ والتدوين، فكان الحفاظ يحفظون على يدى رسول الله عَيَّاكُم حتى يتقنوا الحفظ ثم يدونوا ما يحفظون ويراجع عليهم رسول الله عَيَّاكُم بنفسه.
- ٤ ـ وأخيرًا هيـأ له مراجعة من الملأ الأعلـي. فقد كان رسول الله عَيْنَا من يسلم يستخط ما يوحى إليه ثم يراجعه على جبريل عليه السلام مرة كل سنة. وفي السنة الأخيرة راجع جبريل القرآن كله على رسول الله عَيْنَا مَلْهُ مَرْيَنَ.
- ٥ ـ ثم إنه بعد تدوينه لم يعـد هناك مجال لعبث عابث. بل إن الحفّاظ ظلوا خلال القرون يراجعون كل نسخة تكتب من المصحف مراجعة دقيقة. فلما أن صار المصحف يطبع طباعة صارت لجان من كبار الحفّاظ تراجع كل حرف منه قبل أن تأذن بطبعه.

وبهذه الوسائل كلها تحقق للقرآن ذلك الحفظ الذى قدره له الله منذ الأزل: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

<sup>(</sup>١) في رواية أنه بدئ بتدوينه بعد سبعين سنة.

# مكانة القرآن في نفس المؤمن

للقرآن في نفس المؤمن مكانة ليست لأي كتاب آخر على الإطلاق.

فالقرآن هو كلام الله المنزل على رسول الله عَلَيْكُم ، المتعبد بتلاوته. وكفى بذلك تعظيمًا في نفوس المؤمنين.

فالمؤمن يعظم ربه ابتداء، فيعظم بالتالى كل شيء يأتيه من عند ربه، فكيف بكلام ربه المنزل، الموجه إليه ليهديه سواء السبيل، وينير قلبه وطريقه، ويهديه خير الدنيا وخير الآخرة؟

إن الكتاب الذى يصلنى من مولف قدير فى مادته يكون عزيزًا عندى بمقدار ما أعرف عن ذلك المؤلف من مكانة فى العلم. فكيف بكتاب رب العالمين القادر المقتدر العليم الحكيم؟

وإن الكتاب الذى يعطينى جزءًا صغيرًا من المعلومات، وفى باب واحد من أبواب المعرفة يكون عزيزًا عندى بمقدار فائدتى منه. فكيف بالكتاب الذى يحوى الخير كله ويدل عليه؟

وإن الكتاب الذى أعلم أن قراءتى له ترفع منزلتى بين أصحابى يكون أثيرًا عندى بمقدار هذه الرفعة. فكيف بالكتاب الذى يرفع منزلتى فى الملأ الأعلى، ويرفع منزلتى عند رب العالمين؟

وإن الكتاب الذى يقدمه إلى استاذى وأعلم أن قراءتى له ستزيد درجاتى عنده أكون حريصًا على قراءته بقدر ما يزيدنى من درجات وعلامات، فكيف بالكتاب الذى تكون تلاوته تعبدًا يرفع درجاتى عند الله؟

ولله المثل الأعلى في السموات والأرض.

إنه لا يوجد كتاب في تاريخ البشرية كله نال من المكانة في نفوس أصحابه كما نال القرآن في نفوس المؤمنين.

ولا يوجد كتاب قُرئ وحُفظ في تاريخ البشرية بقدر ما قرئ هذا الكتاب، ولا عجب أن سماه رب العالمين «القرآن» فهو الكتاب المقروء، الذي لا تفتر قراءته في ليل أو نهار في صلاة أوذكر أو حلقة درس أو ترتيل.

وإن علينا \_ إلى جانب القراءة \_ أن نتدبر معانى القرآن، فقد أمرنا بذلك فى الكتاب العزيز: ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكُ لِيَدَبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ [ص: ٢٩].

والله يندد بالذين لا يتدبرون القرآن فيعمون عن آياته: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].

وحين نتدبر القرآن فستتضح لنا معان عدة ينبغي أن نكون على وعي منها:

# ١. القرآن هو منهج التربية الإسلامية:

فالقرآن هو كتاب التربية الذى ربى هذه الأمة التى وصفها خالقها بقوله سبحانه: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾. ومن ثم فإنه يحوى جميع عناصر التربية الصالحة بين دفتيه. ومن ناحية أخرى فإن كل كلمة فيه هى توجيه تربوى لإنشاء «الإنسان الصالح» في هذه الأرض. سواء كان أمراً بعبادة، أو توجيها أخلاقيا، أو نهيا عن أمر لا يحبه الله ولا يرضاه لعباده، أو تشريعًا منظمًا لحياة البشر، أو قصم من قصص المؤمنين أو قصص المكذبين، أو حديثًا عن اليوم الآخر، ووصفًا لمشاهد الحساب والثواب والعقاب، أو توجيها عقليًا لتدبر آيات الله في الكون أو سننه في الحياة.

كلها جاءت فى القرآن للتربية والتوجيه. وكان من حصيلة تدبرها على الوجه الأكمل وتنفيذها بالجدية الواجبة أن خرج هذا الجيل الفذ من المؤمنين، صحابة رسول الله على الذين استحقوا وصف الله لهم بالكامل، وكانوا بالفعل خير جيل فى خير أمة أخرجت للناس.

### ٢. القرآن كتاب الشريعة:

والقرآن هو كتاب الشريعة المنظمة لحياة البشر على الأرض.

وهو منهج حياة كامل.

فهو لم يدع جانبًا من جوانب البشرية إلا تناوله بما يصلحه ويصلح له، علاقة الفرد بربه. علاقة الفرد بالمجتمع. علاقة الحاكم بالمحكوم. علاقات الأسرة.

علاقات الجنسين. علاقات المسلمين بالفئات غير المسلمة داخل المجتمع الإسلامي. علاقة الدولة الإسلامية بغيرها من دول الأرض.

كل شيء في حياة الإنسان تناوله هذا الكتاب المعجز بالتفصيل أو الإجمال(١١).

ومن ثم فلا شيء في حياة المسلم السياسية أو الاقتصادية أو الاجتماعية أو الأخلاقية أو الفكرية أو الروحية يرجع فيه إلى مصدر آخر غير هذا الكتاب (وشرحه وتفصيله في سينة الرسول والتلاقية). ولا شيء في حياته يجوز أن يخرج عن تعاليم هذا الكتاب، مهما استجد في حياته من أمور!

لقد أنزل الله هذه الشريعة لتحكم حياة الناس إلى قيام الساعة. فقول القائلين من مرضى القلوب: إن هذه الشريعة قد نزلت قبل أربعة عشر قرنًا، فهى لا تصلح للتطبيق اليوم، معناه والعياذ بالله من الكفر أن الله لم يكن يعلم وقت تنزيل هذه الشريعة أنه ستجدُّ في حياة الناس أمور غير التي كانت وقت نزول القرآن! أو أنه نزّل الشريعة ناقصة وفرض على الناس ألا يحكموا بغيرها وهدَّدهم على ذلك بالخلود في النار، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

إنما عرف المسلمون خلال التاريخ أن نظام حياتهم كله موجود في هذه الشريعة، وأن عليهم \_ حين يجد في حياتهم أمر \_ أن يستنبطوا له حكمًا من الشريعة الثابتة الأركان.

وعرفوا \_ فوق ذلك \_ أن هناك أمورًا تركها رب العزة بغير نص، لا نسيانًا منه جلت قدرته ولكن رحمة منه بعباده، كما أخبر بذلك الرسول عَيْسِهُم، فهذه يجتهدون فيها بما يحقق مصالح الناس دون أن يخالفوا مقاصد الشرع.

وفى جميع الحالات تكون شريعة الله هى الحاكمة فى حياة الناس: ﴿وَمَن لُمْ يَحْكُم بِمَا أَنزِلَ اللَّهُ فَأُولَئكَ هُمُ الْكَافرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مَّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

<sup>(</sup>١) ما أجمله القرآن فصّلته السنة النبـوية المطهرة، وهناك أمور متغيرة تُجدّ في حياة البشــرية يجتهد فيها الفقهاء ولكنهم في اجتهادهم لا يخرجون على أصول الشريعة المبينة في الكتاب والسنة.

### ٣- القرآن مرشد السالكين في رحلة الحياة:

والقرآن هو الذي يعرّفنا حقيقة الإنسان، ودوره في الأرض، وغاية خلقه، وحدود طاقاته، ومنشأه ومصيره.

بعبارة أخرى هو دليل الرحلة البشرية من مبدئها إلى منتهاها.

إن السائر فى رحلة يحتاج إلى دليل يبيّن له من أين تبدأ وأين تنتهى وأى شىء يجد فى الطريق، وأين يمضى، وأين يتوقف ليتزود بالزاد. فإن لم يكن معه هذا الدليل فإنه يخبط خبط عشواء، ونهايته إلى البوار.

والرحلة البشرية الكبرى في حاجة إلى دليل، يبين للسائر فيها معالم الطريق.

وحين تضل البشرية عن دليلها ـ في فترات جـاهليتها ـ فإنهـا تتخبط وتصيـبها الحيرة والقلق والضياع، كما يعبر عنها الشاعر الجاهلي المعاصر(١) حين يقول:

جئت لا أعلم من أين ولكنى أتيت!

ولقد أبصرت قدامي طريقًا فمشيت!

وليس أبلغ من هذا التعبير عن الضلال! وهذه الأزمة تكررت بصورة أو بأخرى في كل جاهلية من جاهليات التاريخ، ولكنها أحدّ ما تكون في الجاهلية المعاصرة، التي لا مثيل لها في التاريخ!

إن الإنسان ليستساءل، بوعى منه أو بغيسر وعى: من أنا؟ من أين جئت؟ إلى أين أذهب بعد الموت؟ لأى شيء أعيش؟ على أى نهج أعيش؟

وإذا لم يجد إجابة واضحة شافية لهذه الأسئلة التي تخطر على الفطرة فإنه يشقى ويضل، ويتحير ويحس بالضياع.

والله خالق هذه النفس البشرية يعلم أن هذه الأسئلة تخطر على الفطرة وتحتاج إلى جواب، كما يعلم سبحانه أن طريقة حياة الإنسان في الدنيا، ومصيره في الآخرة مرهونان باهتدائه إلى الأجوبة الصحيحة على هذه الأسئلة أو عدم اهتدائه إليها. لذلك فقد نزّل له في كتابه الحكيم إجابة كاملة واضحة لتلك الأسئلة التي يتوقف على إجابتها كل شيء في حياة الإنسان.

عرَّفه مم خلق أول مرة: من قبـضة من طين الأرض ونفخة من روح الله: ﴿ إِذْ

<sup>(</sup>١) هو «إيليا أبو ماضي» في ديوان له يسمى «الجداول».

قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَة إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ (آ) فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدينَ ﴾ [ص: ٧١، ٧١].

فعرف من ثمَّ أنه جسد وروح، وأن حياته ينبغى أن تشمل جانب الجسد وجانب الروح، الروح، متصلين غير منفصلين، فلا يستغرقه جانب الجسد وحده ولا جانب الروح، وعرَّفه مهمته في الأرض: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَليفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠].

﴿ هُو ٓ أَنشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُم ْ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١].

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لَيَعَبُّدُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لا شَرِيكَ لَهُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢، ٣١٦].

فعرف أنه مستخلف فى هذه الأرض ليقوم بعمارتها. وأن غاية وجوده هى عبادة الله بمعناها الواسع الذى يشمل شعائر التعبد كما يشمل نشاط الحياة كلها، أى التوجه بنشاط الإنسان كله إلى الله، وسيره فيه بمقتضى أوامر الله.

وعرَّفه بالمنهج الذي ينبغي أن يعيش بمقتضاه: ﴿ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا وَعَرَّفُهُ مِنْتِي هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨].

﴿ قُلْ يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو يُحْيِي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ اللَّذِي يُوْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

وأعطاه تفاصيل هذا المنهج في كتاب الله وسنة رسوله.

وعرَّفه كذلك بمصيره بعد الموت: إن الحياة لا تنتهي بانتهاء هذه الجولة في الحياة الدنيا، وإلا فهي عبث لا يصدر عن إله حكيم: ﴿ أَفْحَسَبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَشًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ (١١٥) فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ ﴾ [المؤمنون: ١١٥، ١١٦].

إنه لابد من البعث والحساب والجزاء لكبي ينتفى العبث عن خلق الله،

ولكي لا يستوى المحسن والمسيء في نهاية المطاف: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ذَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ (٣٧) أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ اللّذينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ [ص: ٢٧، ٢٧].

وهو يحاسب في الحياة الآخرة بمقتضى ذات المنهج الذي نزل ليحكم حياة الناس في الأرض: ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ (٣٨) والَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨، ٣٨].

ثم يكون الجزاء هو الخلسود في الجنة أو النار: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لَيَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا (٥٠ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْ خَلُهُمْ جَنَّاتِ تَجْرِي اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا (٥٠ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْ خَلُهُمْ جَنَّاتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَلُهُمْ ظِلاَّ ظَلِيلاً ﴾ من تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَنُدْ خَلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلاً ﴾ [النساء: ٥٦ ، ٥٧].

وهكذا فإن القرآن يعطى الإنسان دليل الرحلة كاملاً من بدء الرحلة إلى منتهاها، ويبين له كل معالم الطريق.

## ٤- القرآن يدعو إلى تدبر آيات الله في الكون:

والقرآن يوجه أنظارنا \_ بصورة ملحوظة \_ إلى تدبير آيات الله في الكون: في السموات والأرض، والشمس والقمر، والجبال والبحار، والنبات والحيوان. . وكل ما يقع عليه الحس من كائنات.

يوجه أنظارنا إليها لنتعرف على قدرة الله المعجزة فى الخلق والتدبير، فنؤمن بالله ونعبده حق عبادته: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّه يُسَبِّحُ لَهُ مَن فِي السَّموات والأَرْضِ والطَّيْرُ صَافِّات كُلُّ قَدْ عَلَم صَلاتُهُ وَتَسْبِيحَهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَ وَلَلَّهُ مُلْكُ السَّمَوَات وَالأَرْضِ وَالطَّيْرُ وَالأَرْضِ وَإِلَى اللَّهَ الْمَصيورُ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَ وَلَلَّهُ مَلْكُ السَّمَوَات وَالأَرْضِ وَإِلَى اللَّهَ الْمَصيورُ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَن مَّن يَشَاءُ يَكَادُ سَنَا بَرْقِه يَذْهَبُ بِالأَبْصَارِ ﴿ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَن مَن مَاءً فَمِنْهُم مَّن وَاللّهُ خَلَقَ كُلّ دَابّة مِن مَّاءً فَمِنْهُم مَّن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللّ

يَمْشِي عَلَىٰ بَطْنه وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَىٰ رِجْلَيْن وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَىٰ أَرْبَع يَخْلُقُ اللَّهُ مَا يَشْاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ جَلَىٰ أَرْبَع يَخْلُقُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ إِلَىٰ يَشَاءُ إِلَىٰ عَلَىٰ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ ۞ لَقَدْ أَنزَلْنَا آيَاتٍ مِّبَيِّنَاتٍ وَاللَّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النور: ١٤].

ويوجه أنظارنا إليها لنتعرف \_ في الوقت ذاته \_ على السنن الربانية التي يجرى بمقتضاها نظام هذا الكون، لكى نحقق \_ بالعلم \_ استغلال الطاقات الكونية المسخرة لنا أصلاً من عند الله: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ في ذَلك لآيات لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الجاثية: ١٣].

﴿ اللَّهُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مَنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمُ وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَنْهَارَ ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَنْهَارَ ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَائِبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ ﴾ [إبراهيم: ٣٢].

فهـذه الطاقات الكونية مـسخرة من عند اللـه للإنسان. نعم، ولكنها تحـتاج لأن يتعرف الإنسان على السنن التي تجرى بها لكي يستغلها في عمارة الأرض.

والقرآن يوجهنا إلى هذه المعرفة التي توصلنا إلى استغلال ما سخر لنا من الطاقات: ﴿ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصرةً للطاقات: ﴿ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصرةً للبَّنَعُوا فَضْلاً مِّن رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّينَ وَالْحِسَابَ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَلْنَاهُ تَفْصيلاً ﴾ [الإسراء: ١٢].

﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ ﴾ [البقرة: ١٨٩].

﴿ هُوَ الَّـذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ ﴾ [الملك: ١٥].

﴿ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ (١) وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ (٢) إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ [الحديد: ٢٥].

ويقول عن نبى الله داود: ﴿ وَأَلْنَا لَهُ الْحَدِيدَ ﴾ [سبأ: ١٠].

<sup>(</sup>١) أي قوة وصلابة.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى السلاح الذي يصنع من الحديد الصلب ويستخدم في القتال.

# ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لِّكُمْ لِتُحْصِنَكُم مِّنْ بَأْسِكُمْ ﴾ (١) [الأنبياء: ٨٠].

ومن هذه التوجيهات وغيرها في القرآن اتجه المسلمون إلى العلم، وإلى العلم التجريبي خاصة، فأنشئوا المنهج التجريبي في البحث العلمي، الذي تقوم عليه النهضة العلمية الحاضرة في أوربا، بعد أن تعلمت أوربا ما تعلمت في مدارس المسلمين. ومن قبل ذلك كان العلم على يد اليونان علمًا نظريًا بحتًا لا يؤدى إلى تقدم كبير.

# ٥. تدبر السنن التي تحكم حياة الإنسان:

ويوجه القرآن أنظارنا كذلك إلى السنن الربانية التي تجرى بها حياة البسر على الأرض، لنتعرف على هذه السنن وتقوم حياتنا بمقتضاها، لأنها سنن ثابتة لا تتغيير ولا تتبدل: ﴿ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْويلاً ﴾ [فاطر: ٣٤].

فمن هذه السنن أن المؤمنين حين يستقيمون على أمر الله يستخلفهم ويمكن لهم في الأرض ويمنحهم الأمن والطمأنينة، ويبارك لهم في حياتهم كذلك: ﴿ وَعَدَ اللّهُ اللّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلفَ اللّذِينَ مِن اللّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ دينَهُمُ اللّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلنَّهُم مِّنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بي شَيْئًا ﴾ [النور: ٥٥].

﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ [الانبياء: ١٠٥].

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

ولكن الكافرين ليسوا ممنوعين من التمكين في الأرض ولكن على وجه آخر: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فيهَا مَا نَشَاءُ لَمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاَهَا مَذْمُومًا مَّدْحُورًا ۞ وَمَنْ أَرَادَ الآَخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الدروع الواقية التي تستخدم في الحرب.

سَعْيُهُم مَّشْكُورًا (١٩) كُلاَّ نُمدُّ هَوُلاءِ وَهَوُلاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا ﴾ [الإسراء: ١٨\_ ٢٠].

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفَ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ ۞ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٥، ١٥].

﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذُنَاهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُّبْلسُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٤].

فالمؤمنون يمكَّنون فى الدنيا لإصلاح الأرض، ثم تكون لهم السعاقبة الحسنة فى الآخرة فينعمون بالجنة والرضوان: ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَّكَنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَٱتُوا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾ [الحج: 21].

أما الكافرون فيمكّنون ابتلاء وفتنة، وحين يوغلون في البعد عن الله تفتح عليهم أبواب القوة والاستمتاع وتنهال عليسهم الأسباب. لا رضًا من الله عليهم بل ليزدادوا إثمًا ليأخذهم الله أخذ عزيز مقتدر: ﴿حَتَّىٰ إِذَا أَخَذَت الأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهُمُ لَيَا لَيْلًا أَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ بِالأَمْسِ كَذَلكَ نُفَصّلُ الآيات لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [يونس: ٢٤].

كذلك فإن التمكين للمؤمنين يختلف عن التمكين للكافرين من وجه آخر. فالمؤمنون يمنحهم الله «بركات من السماء والأرض» فيعيشون في أمن وطمأنينة وبركة في الوقت والصحة والأموال والأولاد. . أما الكافرون فيفتح عليهم أبواب كل شيء من الرزق المادي، ولكن بلا بركة ولا أمن ولا طمأنينة، لأن الطمأنينة إنما تجيء من ذكر الله وهم لا يذكرون الله: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنٌ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنٌ اللَّهُ وَلَا الرعد: ٢٨].

ومن السنن الربانية كذلك أن أعمال البشر من سيئة أو حسنة تترتب عليها نتائج حتمية لا يمكن تغييرها، لأن سنة الله لا تتغير ولا تتبدل: ﴿ ظَهَر الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذيقَهُم بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ٤١].

﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تُدْميرًا ﴾ [الإسراء: ١٦].

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ [الأنفال: ٥٣].

﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١].

﴿ وَإِن تَتَوَلُّواْ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨].

والنتائج تترتب بقدر من الله. ولكن الله يخبرنا أنه يجرى قدره في الأرض بحسب ما يكون من سلوك الناس.

# ٦. معرفة الأحداث التاريخية الكبرى:

ومن تتبعنا لسنة الله فى حياة الناس نستطيع أن ندرك الأحداث الكبرى فى التاريخ. ونستطيع كذلك أن نقدر حاضرنا الذى نعيش فيه، وأن نزن تطلعاتنا إلى المستقبل بميزان الواقع.

فمن أحداث التاريخ الكبرى تمكين الأمة المسلمة في الأرض فترة طويلة من الزمن وفي رقعة فسيحة من الأرض، حين كانت مستقيمة على أمر الله، تحقيقًا لوعد الله بالاستخلاف، والتمكين والتأمين للذين آمنوا من هذه الأمة وعملوا الصالحات، وقيام هذه الأمة في فترة استخلافها بنشر الخير في ربوع الأرض وإقامة العدل الرباني في أرجائها.

ومن أحداث التاريخ الكبرى كذلك انحسار المد عن الحركة الإسلامية، سواء السياسية أو العسكرية أو الاقتصادية أو العلمية أو الحضارية حين تخلى المسلمون عن رسالتهم التى أهلهم الله لها، وهي أن يكونوا رواد البشرية وقادتها بعد أن يستقيموا هم أنفسهم على أمر الله. فلما انحرفوا عن طريق الله وتخلوا عن حقيقة إسلامهم لم تتغير سنة الله فيهم، ولم يغنهم أنهم من ذرية قوم مؤمنين: ﴿قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِيَّتِي قَالَ لا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٤].

ومن أحداث التاريخ الكبرى أن أوربا ـ وهي أمة أو مـجموعة من الأمم الجاهلية

لا تؤمن بالله ورسوله ولا تحكم بما أنزل الله ـ قد مكن لها في الأرض، وفتح عليها أبواب كل شيء: في السياسة والحرب والمال والقوة العلمية والعملية.

وكثير من الناس ينبهر بهذا السلطان الذي أوتيته أوربا، وبهذا التمكين، ويظن أنه مخالف لسنة الله! ولكن تدبر آيات السله يرينا أنه لا شيء مما حدث في التاريخ يجرى مخالفًا لسنة الله، ولا يمكن أن يحدث ذلك قط.

فالذي حدث:

أولاً: أن هذه الأمم الجاهلية قد مُكنت في الأرض بعد أن تخلت الأمة المسلمة عن دورها. ونتيجة لهذا التخلي من جانب المسلمين تمكنت هذه الدول الكافرة.

ثانيًا: أن هذه الأمم حين مكنت انتشر الفساد في الأرض ﴿ بِمَا كَسَبَتُ أَيْدِي النَّاسِ ﴾ .

ثَالِثًا: أن هذا التمكين الذي يعبر عنه القرآن بقوله: ﴿ فَتَحْنَا عَلَيْهُمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ تنقصه البركة التي لا تعطى إلا للمؤمنين حين يمكّنون في الأرض، وليس فيها الطمأنينة التي تأتى من ذكر الله. إنما فيها الأمراض النفسية والعصبية والجنون والانتحار والجريمة والقلق والاضطراب والحيرة والضياع. . وكلها كما تقول إحصاءاتهم آخذة في الازدياد.

رابعًا: أن حضارتهم الجاهلية في سبيلها إلى الانهيار بحسب سنة الله كما ترى العين الفاحصة من وراء صور التقدم المادى الذي يبهر العيون<sup>(۱)</sup>، وكما يقول مفكروهم أنفسهم، ولكن هذا الانهيبار لا يحدث بين يبوم وليلة، لأن الله يقول: ﴿ وَيَسْتَعْجُلُونَكُ بِالْعَذَابِ وَلَن يُخْلفَ اللَّهُ وَعْدَهُ وَإِنَّ يُومًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْف سَنَةً مِّمًا تَعُدُّونَ (٤٤) وَكَاتِّن مِن قَرْيَةً أَمْلَيْتُ لَهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ ثُمُّ أَخَذْتُهَا وَإِلَيَّ الْمَصِيرُ ﴾ لله الحج : ٤٧ ، ٤٨].

ذلك بالنسبة لرؤية الماضى والحاضر على ضوء السنن الربانية الـتى أمرنا الله أن نتدبرها ونحن نقرأ القرآن.

أما بالنسبة لتطلعاتنا نحو المستقبل، فنحن نتطلع لأن نستعيد ما فقدناه من القوة

<sup>(</sup>١) انهارت الشيوعية بالفعل، وبدأ الحديث عن انهيار الحضارة الغربية.

والاستخلاف والتمكين والتأمين. وذلك من واجبنا؛ لأن الله لم يخرج هذه الأمة لتكون فى وضع الاستخذاء والضعف، ولا الذلة ولا الهوان: ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٠].

﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨].

ولكن هذا الأمر لا يتم بالتمنى. ولا يتم حتى يغير الناس ما بأنفسهم. ولا يتم دون جهد يبذل ودون جهاد: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلا أَمَانِيِّ أَهْلِ الْكِتَابِ مَن يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ به ﴾ [النساء: ١٢٣].

﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١].

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قَيلَ لَكُمُ انفُرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثَّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ أَرَضِيتُم بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَليلٌ (٣٨) إِلاَّ تَفرُوا يُعَذَّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدَلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ تَنفِرُوا يُعَذَّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدَلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾ [التوبة: ٣٨، ٣٩].

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتِلُوا أُولِيَاءَ الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٧٦].

فحين يريد المسلمون أن يستعيدوا مكانتهم في الأرض فهذا هو الطريق! وهذا الذي نتعلمه من سنن الله ونحن نتدبر القرآن.

张 张 张

#### مقتضى الإيمان بالقرآن

إن الإيمان بأن القرآن هو كلام الله المنزل على رسوله عَلَيْكُ ، يقتضى أن تكون له آثار واقعية في حياتنا.

يقتضى أولاً أن نعيش معه ونتعبد بتلاوته وحفظه. فالقرآن ينبغى أن يكون هو الصاحب والأنيس قبل أي صاحب آخر أو أنيس.

يكفى أن يستشعر المؤمن فى قلبه أن الله يخاطبه هو شخصيًا بهذا القرآن، رجلاً كان أو امرأة، فتى كان أو فتاة، وأن الله فى عليائه يسنظر فى شئون البشر الذين خلقهم، فلا يتركهم ضياعًا، ولا يتركهم سدى. إنما يرسل لهم الهدى والنور، ويتعهدهم بالرحمة والفضل: ﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرهَانٌ مِن رَبِّكُم وَأَنزلُنا إلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا (١٧٥) فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيدُ خِلُهُم فِي رَحْمَة مِنهُ وَفَضْلُ وَيَهْدِيهِمْ إلَيْهِ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ١٧٤، ١٧٥].

يكفى أن يستشعر أنه هو شخصيا موضع نظر الله وعطفه ورحمته: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَبِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

وأنه أقرب مـا يكون إلى ربه وهو قائم وســاجد لربه يصلى، وكــذلك وهو يتلو القرآن تعبدًا وتدبرًا وتقربًا إلى الله.

والحياة مع القرآن تستجيش الحسّ، وتفتح القلب، وتمنح الروح شفافيتها لأنها تعيش مع النور الرباني المنزل في الكتاب، فيخف الإنسان من ثقلة الجسد وجذبة الأرض.

ويقتضى ثانيًا: أن نربى أنفسنا بهذا القرآن.

فالقرآن \_ كما ذكرنا \_ هو كتاب التربية الإسلامية الشامل الذي أخرج الأمة التي كانت ﴿ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ .

وحين نقرؤه أو نحفظه للتعبد، فإننا في الوقت ذاته نقرؤه لنصوغ أنفسنا بحسب أوامره وتوجيهاته.

سئلت عائشة رضى الله عنها عن خلق رسول الله عليه فقالت: «(كان خلقه القرآن»! وهى جملة بليغة على إيجازها، تعنى أن الرسول عليه كان هو الترجمان الصادق لكل ما جاء فى القرآن من أوامر وتوجيهات.

ولن يستطيع أحد من البشر \_ مهما اجتهد \_ أن يكون مثل رسول الله عَيْكُم . ولكن الله يأمرنا بأن نتخذ منه الأسوة الحسنة: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوّةٌ حَسَنَةٌ لَّمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١].

ثم قال لنا من رحمته سبحانه: ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦].

فواجبنا إذن أن نحاول ـ ما استطعنا ـ أن نربى أنفسنا بالقرآن ونحن نحفظه ونتلوه.

ولنعلم أن أداة التربية العظمي في هذا الكتاب هي العقيدة.

العقيدة الصحيحة الراسخة كانت هي الأداة الأولى لتربية هذه الأمة الفذة في التاريخ، وبصفة خاصة ذلك الجيل الأول الفذ الذي صنعه القرآن على يدى رسول الله عليات ، فكان قمة لا يدانيها شيء في تاريخ البشرية كلها.

والعقيدة ليست كلمة تقال باللسان: أشهد ألا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله. وإنما هي واقع يعاش، ومنهج كامل للحياة.. إنها حياة كاملة في ظل الله تستمد من أوامره وتوجيهاته، وتعمل بمقتضاها في واقع الأرض.

وإن المساحة العظيمة التى يشملها الحديث عن العقيدة في كتاب الله لم تكن من أجل هذه الكلمة التى تقال باللسان، وإنما من أجل أن تتحول إلى عمل مشهود في عالم الواقع، وتترجم إلى وجدان وسلوك: ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ (١٩) الذين يُوفُون بِعَهْد الله وَلا يَنقُضُونَ الْمَيثَاقَ (٢٠) والذين يُوفُون بِعَهْد الله وَلا يَنقُضُونَ الْمَيثَاقَ (٢٠) والذين يَصلُون مَا أَمَر الله به أَن يُوصلَ ويَخْشُون رَبَّهُم ويَخَافُون سُوءَ المُحسَابِ (٢٠) والذين صَبَرُوا ابتغاء وجه ربِّهم وأقامُوا الصَّلاة وأنفقُوا ممًا رزَقْناهُم سِرًّا وعَلانيَة ويَعْنى الدَّار ﴾ [الرعد: ١٩- ٢٢].

ولنعلم كذلك أن أسماء الله الحسنى وصفاته وأعماله الواردة في كتاب الله في معرض الحديث عن العقيدة لم تنزل لنحولها إلى أمور جدلية عقيمة كما فعلت الفرق الضالة الشاردة في تاريخ الإسلام. إنما نزلت للتعريف بالله سبحانه والإيمان بها وإثباتها كما جاءت من غير تحريف ولا تأويل، ومن غير تشبيه ولا تمثيل، فيتربى المؤمنون على حقائق الإيمان الموروث عن رسول الله عليات وصحابته الأخيار.

حين يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَـتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٨].

فهو يعلمنا من ناحية بامر مما اختص به الله سبحانه وتعالى، وهو أن الله وحده هو الرزاق دون شريك يشاركه في الرزق. وهو يربينا من جهة أخرى على هذه الحقيقة الإيمانية لنوقن في السراء وفي الضراء سواء أنه لا أحد على الإطلاق يملك قطرة واحدة من الرزق، لا أن يزيدها ولا أن ينقصها ولا أن يقطعها سوى الله. ومن ثم فلا يجوز لنا أن نتوجه لغير الله في طلب الرزق، ولا يجوز لنا أن نميل عن قولة الحق حفاظًا على الرزق، أو نتبع أحدًا من الظالمين بالباطل خشية أن يقطع عنا الرزق، لأن شيئًا من ذلك لا يتم بأيدى البشر في الحقيقة إنما يتم بتقدير الله، وإن كان البشر في الظاهر عم الذين يصنعون هذا أو ذاك.

والتربية على العقيدة أمر غير مجرد المعرفة النظرية بحقائق العقيدة، فكثير من الناس إذا قلت له إن الله هو الرزاق وحده قال: نعم! فإذا تعرض لمحنة أو ضيق أو هُدِّد في رزقه تزلزلت هذه الحقيقة في قلبه لأنها لم تكن راسخة بالفعل. لم تكن تحولت إلى يقين، وإلى سلوك مبنى على ذلك اليقين!

وكل صفات الله وأسمائه واردة في القرآن على هذا النحو، للتعريف بحقيقة الألوهية، وللتربية على حقيقة الإيمان، وأن الله هو الضار النافع. المحيى المميت. القابض الباسط. . كلها ينبغي أن تتحول في قلوبنا إلى يقين، ثم تتحول في حياتنا إلى سلوك مبنى على هذا اليقين، وعندئذ نكون تربينا \_ كما تربت الأمة المسلمة الأولى \_ على حقائق الإيمان الواردة في القرآن.

\* \* \*

ويقــتضى ذلك أن تتــحول حــياتنا كلــها إلى واقع إســـلامى، فى كل منحى من مناحى الحياة.

فكما ينبخى أن يستقيم سلوكنا الشخصى على مقتضى كتاب الله، من صدق وأمانة ونظافة وتطهّر، وبُعد عن الإثم والبغى: ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُ يَنْ إِحْسَانًا وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُم مِّنْ إِمْلاق نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلا تَقْتُلُوا النَّفُسَ النَّيْ حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ (١٠٥ وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيم إِلاَّ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدُهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمَيزَانَ بِالْقَسْطِ لا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدَلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (١٥٣) وَأَنَّ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السَّبِلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥١- ١٥٣].

كذلك ينبغى أن يكون القرآن هو منهج حياتنا العامة إلى جانب حياتنا الفردية، لأن الإسلام لا يفرق بين الفرد والمجتمع في الالتزام بأوامر الله.

فالحكم ينبغى أن يكون بشريعة الله.

وتعاملاتنا الاقتصادية ينبغي أن تكون في حدود ما حلل الله.

وصلاتنا الاجتماعية ينبغى أن تكون محكومة بأوامر الله. في داخل الأسرة وخارجها. في علاقات الجنسين، في علاقات الناس بعضهم ببعض. فيما يحل للمرأة أن تبديه من زينتها، وما يحل للرجل من نظر أو كلام.

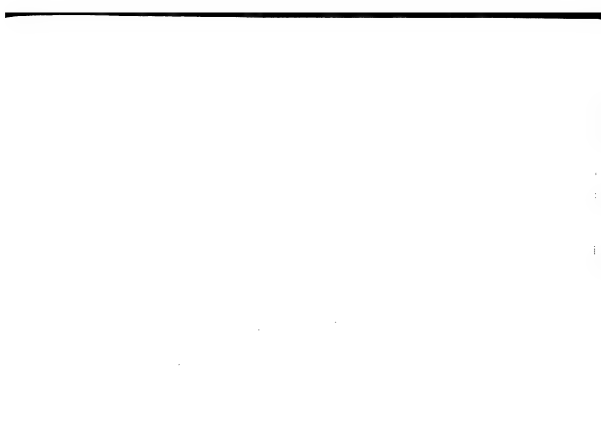
والأفكار التي نتعلّمها والتي نبثها ينبغي أن تكون متمشية مع مفاهيم الإسلام وتوجيهاته، غير متعارضة مع شيء ألزمنا الله به في كتابه الحكيم.

وبذلك نكون حقا أمة القرآن..

|   | <br> |   |  |
|---|------|---|--|
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      | , |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
|   |      |   |  |
| , |      |   |  |
|   |      |   |  |

# الباب الرابع **الإيمان بالرسسل**

- وجوب الإيمان بالرسل.
  - حقيقة النبوة.
  - الوحى وأنواعه.
- حاجة البشر إلى الرسالة.
  - مهمة الرسل.
- أثر الرسل في حياة الناس.
  - صفات الرسل.
  - أولو العزم من الرسل.
    - الرسالة المحمدية.
      - المجزة
- وضع العالم الإسلامي المعاصر.
  - مستقبل الأمة الإسلامية.



## الباب الرابع ا**لإيمسان بالرسسل**

## (١) وجوب الإيمان بالرسل

الإيمان بالرسل ركن من أركان الإيمان، فلا يعتبر الإنسان مسلمًا ولا مؤمنًا حتى يؤمن بأن الله قد أرسل للبشر رسلاً من أنفسهم يبلغونهم الحق المنزل إليهم من ربهم، ويبشرونهم وينذرونهم، ويبينون لهم حقيقة الدين، كذلك لا يعتبر مسلمًا ولا مؤمنًا حتى يؤمن بالرسل جميعًا، لا يُفرِّق بين أحد منهم، وأنهم جميعًا جاءوا بالحق من عند الله.

﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قَبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمُ الآخر وَالْمَلائكة وَالْكَتَابِ وَالنَّبَيِّينَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

﴿ قُلْ آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمٌ لا نُفُرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٤].

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكَتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَالْكَتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرَّ بِاللَّهِ وَمَلاَئكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرَ بِاللَّهِ وَمَلاَئكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ اللهِ عَيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُويِدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَوْمِنُ بَبَعْضِ وَيُويِدُونَ أَن يَتَّخَذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ۞ أُوْلَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ۞ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥٢].

وجاء في حديث: «هَذَا جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ أَمْرَ دِيْنكُمْ»: «قالَ: ما الإيمانُ؟ قالَ: الإيمانُ؟ قالَ: الإيمانُ أَن تُوْمنَ باللهِ وملاَئكتِهِ وكُتبِهِ ورسُلهِ...»(١).

يتبيَّن لنا من النصوص السابقة ـ وأمثالها كثير في القرآن والحديث ـ أن الإيمان بالرسل ركن أساس من أركان الإيمان، لا يتم إسلام المرء إلا به، وأنه يستوى عند الله من أنكر الرسل جميعًا، ومن أنكر واحدًا منهم بعينه، فالمنكرون كلهم عند الله كفًار، إنَّما المؤمن هو الذي يُؤْمن بالرسالات جميعًا وبالرسل جميعًا دون تفريق.

وإذا سألنا أنفسنا: لماذا أوجب الله الإيمان بالرسل، وجعله ركنًا من أركان الإيمان، ولم يكتف مسبحانه وتعالى من البشر بوجوب الإيمان به وحده، مع أن الإيمان بالله هو أساس كل شيء، وعبادته هي غاية كل شيء؟ فالإجابة على هذا السؤال واضحة. فكيف يعرف الإنسان ربه المعرفة الحقة إلا عن طريق الرسل؟ وكيف يعبده العبادة الحقة إلا بإرشادهم؟

انظر إلى ضلالات البشرية في أمر ربها خلال التاريخ!

كيف تصورته، وكيف عبدته في جاهلياتها المختلفة؟

مرة تصورته في قرص الشمس كما فعلت الجاهلية الفرعونية. ومرة تصورته في النار الملتهبة كما فعلت الجاهلية الفارسية، ومرة تصورته على هيئة بشر ذى خصائص فائقة كما فعلت الجاهلية اليونانية والجاهلية الرومانية. ومرة في القمر، ومرة في النجم، ومرة في صنم من الأصنام! وهكذا اختلفت التصورات وضلّت كلمها عن معرفة الله الحق، لأنها استرشدت بخيالها وأهوائها وعلمها القاصر، ولم تأخذ الحق من طريقه الصحيح المعتمد من عند الله، وهو طريق الرسل الموحى إليهم بالحق.

ولا يقل عن ذلك ضلالاً ما تصورته الجاهليات المختلفة من وجود أرباب صغيرة مع رب الأرباب، تقوم ببعض اختصاصاته سبحانه! فإله للمطر، وإله للبرق، وإله للرعد، وإله للرعد، وإله لللبحر، وإله للخصب، وإله للنسل، وإله لكل شأن من شئون الحياة يختص به من دون الله أو مع الله كما كان العرب يقولون في الجاهلية: ﴿ مَا نَعْبُدُهُم وَ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّه زُلُفَى ﴾ [الزمر: ٣].

أما العبادة فقد ضلَّت مثل ضلال التصور! وذلك أمر طبعى! فمما دام

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

البشر لا يرجعون فى أمر العبادة إلى المرجع الصحيح الذى يبصرهم بالحق، فسوف يضربون فى التيه كما تملى لهم أهواؤهم وخيالاتهم، أو بالأحرى \_ كما يملى الشيطان عليهم لإغوائهم، فكانت النتيجة دائمًا أنهم قدموا شعائر التعبد لغير الله، ودعوا غير الله، واستعانوا بغير الله، وحرّموا وأحلّوا بغير سلطان من الله!

فإذا آمنا أن قضية الألوهية والربوبية هي القضية الكيري في حياة الإنسان، وأن عبادة الله هي غاية الوجود الإنساني: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالإِنسَ إِلاَّ لَيعْبُدُونَ ﴾ عبادة الله هي غاية الوجود الإنساني: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالإِنسَ إِلاَّ لَيعْبُدُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، أدركنا على الفور لماذا كان الإيمان بالرسل ركنًا رئيسًا من أركان الإيمان، لأنه يستحيل على البشرية \_ كسما رأينا من الواقع التاريخي \_ أن تهتدى إلى الحق في شأن الألوهية ولا في شأن العبادة إلا عن طريق ذلك المصدر الموثق، وهو الرسل المرسلون من عند الله.

وكذلك الشأن في وجوب الإيمان بالرسل كلهم دون تفريق بين أحد منهم.

لقد جاءوا كلهم بقضية واحدة وكلمة واحدة. جاءوا يبينون أنه لا إله في هذا الوجود كله إلا إله واحد هو الله سبحانه وتعالى بلا شريك. وجاءوا يقولون للناس: ﴿ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهُ غَيْرُهُ ﴾ [هود: ٥٠، ٦١، ٨٤].

فما معنى الإيمان بواحد منهم دون الآخر؟! إن إنكار واحد منهم مثل إنكارهم جميعًا، ما داموا كلهم جاءوا من عند الله، وبلَّغوا شيئًا واحدًا أوحى الله به إليهم ليبلَّغوه إلى الناس: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولَ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونَ ﴾ [الانبياء: ٢٥].

张张铁铁

## (٢) حقيقة النبوة

لقد اقتضت حكمة الله أن يرسل الأنبياء والرسل لهداية الناس إلى الحق: ﴿ وَلَقَدْ بَعَ شُنَا فِي كُلِّ أُمَّةً رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْ تَنِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةً إِلاًّ خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤].

﴿ رُسُلاً مُّبَ شِيرِينَ وَمُنذِرِينَ لِهَ لاَ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥].

وإذ اقتضت حكمة الله ذلك فقد كان من سنة الله فى خلقه أن يصطفى بعض عباده فيمن عليهم بالنبوة أو الرسالة، ويمن على أقوامهم ببعثهم إليهم و و لَقَدْ مَننا على مُوسَىٰ و هَارُونَ ﴾ [الصافات: ١١٤].

﴿ لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبِينٍ ﴾ [آل عمران: ٦٦٤].

والنبوة والـرسالة اصطفاء خـالص من عند الله يخـتص به من يشاء من عـباده، وليست شيئًا يكتسبه العباد من ذات أنفسهم بعمل يعملونه من جانبهم.

وكل ما يقع للبشر فى حياتهم هو من عند الله. وكل موهبة توهب لهم فى ذات أنفسهم أو فيما بين أيديهم هى من عند الله. ولكن الله قدَّر أن يكون للإنسان جانب من الكسب فى كل ذلك. فقد أعطى الإنسان القدرة على المعرفة ووهب له ذكاء يتفاوت من شخص إلى شخص، ومنحه طاقات مختلفة، ثم كلفه أن يعمل، وأن يبذل جهدًا معينًا لتحصيل المعرفة، واستخدام الذكاء فى عمارة الأرض وغيرها من شئون الحياة:

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ [اللك: ١٥].

﴿ هُوَ أَنشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١].

﴿ عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ٤ عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ [العلق: ٤، ٥].

﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْئَدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٧٨].

ويستطيع الإنسان بتحصيله الشخصى أن ينمى ما وهب الله له من مواهب فيستطيع مثلاً أن ينمى قوته الجسدية بالرياضة البدنية والتدريب فيصبح قوى الجسم، متين العصلات. ويستطيع أن ينمى قوته الذهنية بالتدريبات العقلية وتعلم العلم وإمعان الفكر، فيستنبط ويكتشف ويخترع ويدبّر ويخطط. ويستطيع أن ينمى قوته الروحية بالامتناع عن بعض لذائذ الحس، وبالتأمل، وبإبعاد النفس شيئًا من الوقت عن عالم الحس القريب بصورة من الصور، فتصفو روحه، ويكتسب طاقة روحية كبيرة.

كل هذه الأعمال هي في أصلها موهبة من الله، وهي فيما تنتهي إليه كسب يكسبه البشر بجهد يبذلونه وتحصيل يكدون فيه ويكدحون.

أما الرسالة والنبوة فموهبة من الله ذات طبيعة مختلفة. إنه لا يد للإنسان فيها ولا كسب ولا اختيار، إنما هي اصطفاء خالص من جانب الله سبحانه وتعالى لعبد من عباده، يجتبيه وينعم عليه ويبعثه بالهداية إلى الناس.

لا يوجد عمل معين يعمله الإنسان من جانبه فيرتقى به إلى مرتبة النبوة ولو أنفق عمره كله فيه!

يستطيع الإنسان بالتدريب المستمر أن يصبح بطلاً من أبطال الرياضة إذا كان عنده استعداد جسمى معين.

ويستطيع بالتدريب المستمر أن يكون مهندسًا بارعًا أو طبيبًا نابغًا أو عالمًا مبرزًا، إذا كان عنده الاستعداد العقلي المناسب.

ويستطيع بالتدريب المستمر أن يحصل على صفاء روحي يناسب استعداده.

ولكنه لا يستطيع بأى جهد يبذله أن يكون نبيًا ولا رسولاً. ولكن الله يصطفيه فيكون!

﴿ اللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٥]. ٢٢٧

وحقيقة إن الذين يصطفيهم الله ليكونوا رسلاً وأنبياء هم خيار الناس وأفضلهم: ﴿ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الأَخْيَارِ ﴾ [ص: ٤٧].

ولكنا نحن لا نستطيع \_ بمقاييسنا \_ أن نقول: إن فلانا من البشر يستحق النبوة أو إنه أولى بها من غيره! ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتُهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٤].

﴿ وَقَالُوا لَوْ لا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلِ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ (٣) أَهُمْ يَقْسمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتِ ﴾ [الزخرف: ٣١، ٣٢].

والأنبياء أنفسهم يتفاوتون في مراتبهم: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مَنْهُم مَّن كَلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحٍ الْقُدُسُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

ولكن النبوة فى حد ذاتها مرتبة فوق مراتب البشر العاديين. فالبشر يتفاوتون فى مراتبهم، منهم الحقير، ومنهم العظيم، ولكنهم - فى أعلى درجات عظمتهم - يقفون عند حد معين هو أدنى من مرتبة النبوة. فإذا اختار الله واحدًا من البشر المتازين ليجعله نبيًا فإنه يرفعه من مكانه الذى كان فيه ليضعه فى مرتبة جديدة عالية لم يكن ليصل إليها من ذات نفسه مهما اجتهد، لأنها خارج الحدود التى يستطيع البشر أن يصلوا إليها باجتهادهم، ويصبح منذ لحظة اصطفائه شخصية أخرى، بشرية - نعم - يمكن تصرفاتها العادية، ولكنها مشتملة على عنصر جديد لا يتاح للبشر العادين، ذلك هو الاتصال بالله عن طريق الوحى.

﴿ وَقَالُوا مَا لِهَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الأَسْوَاقِ لَوْلا أُنزِلَ إِلَيْهُ مَلَكٌ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيرًا ﴾ إلى قولَه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبَّلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ ﴾ [الفرقان: ٧- ٢٠].

فهم بشر فيما يتعلَّق بالأمور العادية، يُولدون ويموتون، ويأكلون الطعام، ويسعون وراء الرزق، ويتزوج منهم من يتزوج ويكون لهم ذرية أو لا يكون حسبما قدَّر الله لهم، ويفرحون ويتألَّمون، ويجرى عليهم كل ما يجرى على البشر في هذه الشئون. ولكنهم ينفردون بهذه الخاصية الفريدة وهي تلقى الوحى من عند الله، وإرسالهم للناس ليبلغوهم ما أوحى الله به إليهم من الهدى والتبيان: ﴿ وَمَا أَرْسُلْنَا مِن قَبْلِكُ مِن رَسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

﴿ رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ لِيُنذِرَ يَوْمَ التَّلاق ﴾ [غافر: ١٥].

كيف تتم لهم هذه الخاصية، وكيف تكون نفوسهم ومشاعرهم حين توهب لهم القدرة على تلقى الوحى من الله؟!

لا نستطيع نحن البشر العاديين أن نعرف ذلك يقينًا لأنها تجربة خارجة عن حدود بشريتنا، ولكنا نستطيع القياس للتقريب.

إن الإنسان منا ليحس أحيانًا - ولو نادرًا - بشيء من الصفاء الروحي، فيحس كأن فيضًا من النور يشع من حوله ويملأ نفسه ومشاعره، ويحس كأنه أصبح كائنًا جديدًا غير الذي كان من قبل، لا تثقله ثقلة الأرض، ولا ينحبس في إطار جسده المحدود، ولكنه يرفرف بروحه طلبيقًا من القبود. ويعبود ينظر إلى الناس وإلى الوجود كله من حوله بنظرة جديدة وروح جديدة. فإذا بينه وبين الناس تعاطف ورحمة، وبينه وبين الوجود مودة وتجاوب. ويحس فوق ذلك كله أنه قريب من الله؛ لأن مشاعره صارت أنظف وأطهر، وشعوره بعظمة الله أكبر، وتطلعه إلى رحمة الله أشد. كم تستغرق هذه اللحظات من حياة البشر؟ وكم يطيقون أن يرتفعوا إليها؟

إنها لحظات قليلة ولا شك في حياة الإنسان. ولكنها في نفسه عميقة الأثر. وإن الثارها لتظهر في طمأنينة نفسه من الداخل وفي طريقة تعامله مع الناس في الخارج. في عاملهم بالمودة والرأفة، وتتسع نفسه لاحتمال الجهد والصبر على ما يلقاه من الناس!

وحين تتكرر هذه اللحظات وتتقارب فإنها تعطى صاحبها سمة واضحة، ويعرف الناس أن صاحبها عظيم، وأنه ليس كالآخرين الذين يعيشون في إطار مصالح الأرض القريبة وشهوات النفس الهابطة.

ولكن للبشر على أى حال طاقة معينة يقفون عندها في هذه الأمور، وبقدر ما يحصّلون منها تكون عظمتهم بالقياس إلى غيرهم من البشر.

والآن فلنتطلع إلى أفق آخر. .

فلنتصور إنسانًا لا يعيش هذه المشاعر لحظات متفرقة، ولا حتى لحظات متقاربة،

إنما هي الأصل في حياته، وهي الزاد الدائم الذي تتغذى به روحه، والأفق الدائم الذي يحلق فيه. . كيف يكون نوع مشاعره، وعلى أي درجة من العظمة يكون؟

ذلك، بشيء من التقريب، هو النبي \_ كل نبي! \_ ثم تتفاوت مراتبهم بعد ذلك في الفضل!

ولنأخذ القضية كذلك من الجانب الآخر...

إن الإنسان ليحس في بعض اللحظات أن الله راض عنه، وقسريب برحمته منه، فكيف يكون أثر هذا الإحساس في نفسه ومشاعره؟ ألا يحس أن نفسه تتسمع وتتسمع، وروحه تصفو وترتفع؟ ألا يحس بأن ذلك الفيض الإلهى قد ملأ قلبه بالنور، ورفعه درجات عن الأرض، حتى لكأنه ليس جسدًا جاثمًا على الأرض، ولكنه روح ترفرف في السماء؟

ألا يجمعله ذلك الفيض الإلهى أقسرب إحساسًا بعظمة الله، وأشسد رغبة فى عبادته، وأشد إخلاصًا فى دعائه والتوكل عليه، وأقرب إلى استجابة أمره، والعمل بما يرضيه؟ ثم، ألا ينعكس ذلك كله على تكوين نفسه وعلى تعامله مع الناس؟

فإذا كان ذلك من أثر لحظات عابرة يحس فيها الإنسان بذلك القرب من الله. . . فكيف بمن يكلمه الله؟ كيف بمن يتنزل عليه الوحى الربانى، فَيَصِلُهُ الوحى الربانى بالله؟!

ذلك \_ بالتقريب \_ شأن الأنبياء، ثم يتفاوتون فيما بينهم بما شاء لهم الله من درجات.

أما كيف يتم ذلك فأمر لا نعلمه نحن، ولكنا نعلم أنه يــتم بتهيئة خاصة من الله يمن بهـا على عبـده الذي اصطفاه، كــما قــال سبحـانه وتعالى عــن نبيه مــوسى: ﴿ وَلَتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾ [طه: ٣٩].

وكما قال عن نبيه المصطفى عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَكَذَلِكَ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَّهْدِي بِهِ مَن نَّشَاءُ مَنْ عَبَادَنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢].

#### (٣) الوحى وأنواعه

يقول الله سبحانه وتعالى في سورة الشورى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلَّمَهُ اللَّهُ إِلاَّ وَحُيّا أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [الشورى: ٥١].

تبين هذه الآية أنواع الوحى الربانى إلى عباده المصطفين ليكونوا رسلاً وأنبياء. إن الله لا يكلم أنبياءه مواجهة، لأن هذه المواجهة لا يقوى عليها البشر في الحياة الدنيا. إنما يكلمهم بإحدى طرق ثلاث:

- ١ ـ وحيًا يُلقى فى النفس مباشرة فتعرف أنه من الله. ويسمى ذلك أيضًا بالإلهام ومنه رؤى الأنبياء كرؤيا سيدنا إبراهيم أنه يذبح ولده إسماعيل: ﴿ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرْى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَىٰ ﴾ [الصافات: ١٠٢].
- ٢ ـ أو من وراء حجاب، كما كلم الله موسى عليه السلام: ﴿ فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ مِن شَاطِئِ الْوَادِ الأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَن يَا مُوسَىٰ إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [القصص: ٣٠].

دون أن يرى الله، لأن ذلك مستحيل بالنسبة إليه، فلما طلب الرؤية حين جاء إلى ميقات ربه لم يُجَبُ إلى طلبه: ﴿قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ انظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِن اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَىٰ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعَقًا ﴾ [الأعراف: ١٤٣].

٣ ـ أو يرسل الله الملك المكلف بالوحى فيوحى إلى الرسول ما يشاء بطريقة من الطرق التي بيّنها رسول الله عيّنيا :

الأولى: ما كان يلقيه الملك في روعه وقلبه دون أن يراه، كما قال عَلَيْهُمْ : ﴿إِنَّ رُوْحَ القُدْسِ نَفَتْ فَى رُوعى أَنَّهُ لَنْ تَمُوْتَ نَفْسٌ حَتَّى تَسْتُكُمْلَ رِزْقَهَا، فَاتَّـقُوا الله وأجْملوا في الطَّلَب».

الثانية: أن يتمثل الملك لرسول الله عَلَيْكُم في صورة رجل فيخاطبه حتى يعى عنه ما يقول.

الثالثة: أنه كان يأتيه في صورة صلصلة الجرس. وكان أشده عليه حتى إن جبينه ليتفصد عرقًا في اليوم الشديد البرد، وحتى إن راحلته لتبرك به إلى الأرض إن كان راكبها.

张 张 张

## (٤) حاجة البشر إلى الرسالة

خلق الله البشر وهو أعلم باحتياجاتهم.

لقد خلق لهم أجسادًا تحتاج إلى الغذاء لكى تنمو وتعيش حتى تقضى أجلَها المقدَّر لها، كما تحتاج إلى الكساء والمأوى. وخلق لهم عقولاً تحتاج إلى المعرفة والتعليم لتقوم بما تطلبه الأجساد من غذاء وكساء ومأوى، وتقوم بما كلف الإنسان به من عمارة الأرض: ﴿ هُو أَنشَأْكُم مِنَ الأَرْض واَسْتَعْمَرَكُمْ فيها ﴾ [هود: ٦١].

وخلق لهم أرواحًا تحتاج إلى الهداية لتستقيم حياة الإنسان في الدنيا والآخرة.

ثم إن الله تكفّل بكل احتياجات البشر، لأنهم لا يملكون شيئًا بغير تلك الكفالة الربانية التي تعطيهم كل شيء، وبغيرها لا يملكون شيئًا على الإطلاق.

تكفّل بالرزق كله، وجعله فى متناول الإنسان فى الأرض التى نشأ منها وفيما يحيط بها من ماء وهواء وأفلاك: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ﴾ [فصلت: ١٠].

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فَي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِه ﴾ [الملك: ١٥].

﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمُ وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَنْهَارَ (٣٣) وَسَخَّرَ لَكُمُ الثَّنْهَارَ (٣٣) وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرَ دَاثِبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ (٣٣) وَآتَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعُدُّوا نَعْمَتَ اللَّه لاَ تُحْصُوهَا ﴾ [إبراهيم ٣٢ \_ ٣٤].

﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ﴾ [الجاثية: ١٣].

وتكفل بالمعرفة التي تحتاج العقول إليها، وزوّد الإنسان بالأدوات اللازمة لتحصيلها: ﴿ وَعَلَّمَ آدُمَ الأَسْمَاءَ كُلُّهَا ﴾ [البقرة: ٣١].

﴿ وَاللَّهُ أَخْرَ جَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْتُدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٧٨].

﴿ اقْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ٣ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ۞ عَلَّمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ [العلق: ٣\_ ٥].

﴿ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوا فَصُلْنَاهُ تَلْمُ عَلَى اللَّهُ مِن رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّينِ وَالْحِسَابَ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَلْنَاهُ تَفْصِيلاً ﴾ [الإسراء: ١٦].

وتكفل كذلك بالهداية التي تحتاج إليها الأرواح فأرسل الأنبياء والرسل ليبينوا للناس الحق ويهدوهم إليه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهُ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

ومع أن الله سبحانه وتعالى قد تكفّل بكل ذلك رحمة منه بعباده بغير إلزام (فمنذا الذي يملك إلزام الله جل وعلا بأى شيء على الإطلاق؟!). مع ذلك فإن الإنسان ليطغي، ويظن في لحظة غفلته أنه مستغن عن كفالة الله في أى أمر من الأمور! ﴿ كَلاَ إِنَّ الإِنسانَ لَيَطْغَىٰ ٢٠ أَن رَّاهُ اسْتَغْنَى ﴾ [العلق: ٢، ٧].

يظن أحيانًا أنه \_ بجهده الذاتى \_ هو الذى يخرج الزرع من الأرض ليأكله، ويستخرج الماء ليشربه، ويعمر الأرض ليسكنها ويستمتع بها، ويقول: أنا الذى فعلت ذلك!

من أجل ذلك يذكره الله: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ (٣٣) أَأَنتُم تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ (٣٣) أَأَنتُم تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ (٣٥) إِنَّا لَمُغْرَمُونَ (٣٥) بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ (٣٥) أَفَرَأَيْتُم الْمَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ (٣٥) أَأَنتُم أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنَ أَمْ نَحْنُ الْمُنزِلُونَ (٣٥) أَأَنتُم أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنَ أَمْ نَحْنُ الْمُنزِلُونَ (٣٥) أَفَرَأَيْتُم النَّارَ الَّتِي الْمُنزِلُونَ (٣٥) أَفَرَأَيْتُم النَّارَ الَّتِي تُورُونَ (٣٥) أَأَنتُم أَنشَأْتُم شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنشَدُونَ (٣٥) نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِلْمُقُونِينَ (٣٥) فَسَبِّحْ بِاسْم رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ [الواقعة: ٣٦- ٤٧].

<sup>(</sup>۱) قد يظن بعض الناس لأول وهلة أن إنزال المطر من السحاب، أو ما يسمونه المطر الصناعي، يتعارض مع هذه الآية، وأن الإنسان أصبح هو الذي ينزل الماء من المزن وليس الله جل جلاله! وهذا الوهم السطحي لا حقيقة له. فالإنسان لا يخلق السحاب، وليس هو الذي خلق الماء الذي يتصاعد إلى الجو في هيئة بخار ويتكون منه السحاب الذي ينزل منه المطر. وحين يتحكم الإنسان في استنزال الماء من بعض السحب فهو يستخدم السنن الربانية التي يتكاثف بها السحاب ويمطر، ولا يأتي بشيء من عند نفسه! ولقد جاءت الأخيار من أوربا (عام ١٣٩٦ من الهيجرة الموافق لعام ١٩٧٦ من ميلاد المسيح) بأن الجفاف قد حل بأوربا بصورة لم يسبق لها مثيل منذ مائه وخسمسين عامًا خلت، فاحترقت المزروع والأشجار، ومات منها الكثير، ونفقت الماشية، ووزعت المياه على الناس بالبطاقات في بعض بلدان أوربا، ووقف الإنسان بكل علمه واختراعاته عاجزًا أمام هذا الأمر الرباني.

وبذلك يرده إلى الحقيقة، وهى أن الله هو المنشئ والسصانع، وأنه إذا كان سبحانه عدد يسر للإنسان تسخير طاقات السماوات والأرض لعمارة الأرض وسكناها والاستمتاع بخيراتها، فكل ذلك من عنده سبحانه وبما أودع الإنسان من قدرة على التعرف على سنن الله التي يدير بها الكون، واستخدام هذه المعرفة لمنفعته. ولكن الإنسان بذاته لا يملك شيئًا! ولو شاء الله لجعل الزرع حطامًا بعد أن يبذل الإنسان كل جهد فيه! ولو شاء لجعل الماء النازل من السحاب أجاجًا لا يصلح للشرب(١)، ولو شاء كذلك لم ينشئ المادة التي تتولد منها الطاقة الحرارية التي يستدفئ بها الإنسان فأوجعه البرد أو قضى عليه!

كذلك يفرح الإنسان بما عنده من العلم ويحسب أنه من عند نفسه، وأنه مستغن به عن الله، فيذكّره الله: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالأَفْئِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٧٨].

فأدوات المعرفة هي أصلاً منحة من عند الله، فضلاً عن أنها لا تؤدِّي إلى المعرفة بذاتها، وإنما بما أودعها الله من قدرة على التعلم: ﴿ اللَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ اللَّهِ مَنْ عَدْرة على التعلم: ﴿ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ اللَّهِ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ [العلق: ٤، ٥].

ولو شاء الله لذهب بسمع الناس وأبصارهم وأفئدتهم فلا يقدرون على شيء! أو لو شاء لسلب قدرتهم على التعلم فلا يقدرون على شيء مع وجدود السمع والأبصار!

كذلك يظن الإنسان أنه مستغن عن هداية الله، أو أنه أعلم بأموره ومصالحه من الله! والجاهلية المعاصرة أوضح مثال على ذلك، وإن كانت الجاهليات كلها ـ لسبب أو لآخر ـ تتنكب طريق الهداية الربانية.

يقول الإنسان لنفسه في كل جاهلية، وفي الجاهلية المعاصرة بصفة خاصة: إن لي عقلاً يفكر، فأنا أفكر بعقلي وأدبر أمرى كله بغير حاجة إلى هداية الله.

<sup>(</sup>١) إن مشيئة الله هي التي جعلت عملية البخر التي ينشأ منها السحاب والمطر تصعّد الماء العذب إلى السماء وتترك الملح في جوف البحر، فينزل المطر من السحاب عدبًا صاحّا للشرب، ولو شاء الله لغيّر سننه فجعل المطر ينزل أجاجًا كماء البحر فيموت الإنسان عطشًا. وإلى ذلك تشير الآية: ﴿ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أُجَاجًا فَلَوْلا تَشْكُرُونَ ﴾.

ثم يكون من نتيجة ذلك كل الضلال والظلم والاضطراب الذي تعج به كل جاهلية، وهذه الجاهلية بصفة خاصة!

إن الإنسان الجاهلي حين يمقول هذه القولة الضالة يغفل عن مجموعة من الحقائق:

ا ـ يغفل أولاً عن أن هذا العقل الذي يتيه به عجبًا هو موهبة من عند الله وليس كسبًا ذاتيًا من عند الإنسان! فواجب الشكر على هذه النعمة ذاتها يقتضى أن يرجع الإنسان إلى ربه فيما أمر به من منهج لاستخدام هذا العقل والاستفادة بطاقته، وقد رسم الله منهجًا للتفكر في ملكوت الله يؤدى بالإنسان إلى معرفة الله الواحد الحق، وما ينبغي تجاه الله من عبودية وطاعة والتزام.

٢ ـ ويغفل ثانيًا عن أن الله منشئ هذا العقل ومانحه للإنسان قد جعل لطاقته حدودًا معينة لا يستطيع أن يتعداها، ثم كلفه ما يدخل في طاقته، ولم يكلفه مالا يقدر عليه وما ليس من شأنه.

فهذا العقل \_ مثلاً \_ مهيأ للتعامل مع الكون المادى، واستنباط السنن التى يجرى بها الله هذا الكون (أى ما نسميه فى علم الفيزياء: خواص المادة)، واستخدام هذه المعرفة فى تسخير طاقات السماوات والأرض من أجل عمارة الأرض والاستمتاع بما فيها من متاع.

ولكنه ليس مهيأ لمعرفة الغيب مهما اجتهد ومهما حاول.

وليس قادرًا على الإحاطة بالأشياء كلها، وأوضح دليل على ذلك «العلم» ذاته، فهو يصف ما يستطيع معرفته من «ظواهر» الأشياء ولكنه لا يتعرض «لكنهها»؛ لأن «الكنه» خارج عن إدراكه! يتحدث مثلاً عن ظواهر الكهرباء ولكنه لا يعرف ما سرها. يتحدث عن خواص المادة ولكنه لا يتحدث عن المادة ذاتها، ولقد حللها إلى أبسط تكويناتها وهي الذرة، ثم حلل الذرة، فقال: إنها طاقة كهربية سالبة وموجبة ومتعادلة. وبقى السؤال الذي لا جواب له عند العلم، ولا عند العقل: ما الطاقة ذاتها؟! سؤال لا إجابة له إلا هذه الإجابة: إنها شيء أودعه الله في بنية هذا الكون فحسب!

فإذا كان هذا موقف العقل من الأشياء فكيف يكون هو الحكم في الغيبيات التي

لا سبيل له إلى إدراكها، وفي الأمور التي يحتاج الحكم فيها إلى الإحاطة الكاملة بكل شيء؟!

٣ ـ على أن هذا الإنسان الجاهلي حين يقول هذه القولة الضالة يغفل عن شيء آخر شديد الأهمية (أو هو يغالط فيه في الحقيقة)، وهو أن الذي يتحكم في حياة الناس في الجاهلية ليس هو العقل في الحقيقة ولكنه الهوى والشهوات، سواء كان هوى فرد واحد أو مجموعة من الأفراد أو هوى كل الناس!

والجاهلية المعاصرة أوضح نموذج لذلك.

وإلا فأين مكان «العقل» عند الناس في الفوضى الخلقية المتفشية اليوم في أرجاء الأرض، وكل تجارب التاريخ تؤكد أنه ما من أمة فشت فيها الفوضى الخلقية إلا كان مصيرها إلى الانهيار؟!

وأين العقل عند الدول الكبرى وهي تنفق على أسلحة الدمار ما لو أنفقته في شئون السلم ما بقي في الأرض كلها جائع واحد ولا محتاج؟!

وأين ذهب العقل عن «الإنسان» كله في هذه الجاهلية، وهو يرى نتيجة بعده عن الله: الاضطراب والحيرة والأمراض النفسية والعصبية والقلق والجنون والضياع، ومع ذلك يصر على المضى في طريق الغواية ويتنكب طريق الله؟!

كلا! إنه ليس العقل هو الذي يتحكم في حياة الناس في الجاهلية، ولكنه الهوى والشهوات. . ثم يزعم الإنسان لنفسه أنه في غنى عن هداية الله!

على أن الجاهلية المعاصرة \_ وإن كانت أسوأ جاهليات التاريخ وأشدها عـتوا \_ ليست هى النموذج الوحيد لضلال البشرية حين تبعد عن هداية الله. والتاريخ ملىء بالنماذج الصارخة على ذلك الضلال.

ففى الجاهلية الفرعونية كان الفرعون \_ وهو بشر يولد من أبوين بـ شريين \_ يعد الها! وتصل به الجرأة على الله أن يقول على ملا من الناس: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَىٰ ﴾! ويعبده الناس ويتقدمون له بشعائر العبادة!

وفى الجاهلية الهندية تعد البقرة إلهَّا! ويتبرك الناس بالاستحمام من بولها المقدس!

وفى الجاهلية العربية \_ وغيسرها \_ كانوا يعبدون أصنامًا ينسحتونهما بأيديهم ثم يقدمون إليها القرابين والصلوات!

وبالإضافة إلى هذه الضلالات التي تقع فيها الجاهليات فهمنالك لون آخر من الشرك تقع فيه كل جاهلية حين لا تتحاكم إلى شريعة الله.

فحين لا يكون شرع الله هو المتبع فلابد أن يشرِّع البشر لأنفسهم، وعندئذ يصبح بعض الناس أربابًا لبقية الناس. فالذين يشرِّعون من دون الله ويحلون ويحرمون على هواهم يتخذون من أنفسهم أربابًا في الواقع، ويستعبدون الناس بسلطانهم ويخضعونهم لأهوائهم. والآخرون عبيد لهذه الأرباب، ينفذون إرادتها ولا يملكون مخالفتها، لأنها تملك السلطة التي تخضعهم بها. ومن هنا يصبح الإنسان عبدًا لبشر مثله، بدلاً من أن يكون على وضعه الكريم الذي كرمه به الله: عبدًا لله وحده دون شريك.

وفضلاً عن ذلك فإن الفئة التى تشرع تضع التشريعات دائماً لصالحها على حساب المستضعفين الذين يقع عليهم عبء هذه التشريعات دون أن ينالوا من خيراتها إلا الفتات. فحين كان الإقطاع سائدًا في الأرض كان الإقطاعي هو السيد الذي يملك السلطة والباقون هم العبيد. وفي الرأسمالية يكون الرأسماليون هم السادة المسيطرون والعمال هم العبيد. وفي الشيوعية يكون الحكام \_ أعضاء الحزب الشيوعي \_ هم السادة المستمتعون بكل الخيرات وبقية الشعب هم العبيد. ولا يكون الناس أحراراً إلا حين تكون شريعة الله هي الحاكمة في الأرض. فعندئذ فقط يكون الحاكم والمحكوم سواء أمام القانون، لأنه قانون الله المنفذ على الجميع، لم يضعه فرد ولا طائفة لمصلحتهم الخاصة. ويكون الحاكم والمحكوم معًا عبيدًا لله على سيواء، خاضعين لحكم واحد هو شريعة الله.

كذلك توجـد دائمًا في كل جاهليـة ألوان من الاختلالات الاجتـماعية والخلقـية والنفسية والفكرية تنشأ كلها من الابتعاد عن منهج الله.

ففي الجاهليات القديمة تجد أمثلة مضحكة ومقززة في ذات الوقت.

فقد كان المجرم فى الجاهلية الإغريقية يُعدّ بطلاً إذا استطاع أن يرتكب جريمته ويفلت من العقاب! أما إذا لم يستطع الإفلات ووقع فى يد الشرطة فعندئذ فقط يعد مجرمًا يستحق العقاب. . . .

وفى الجاهلية العسربية كانوا يثدون البنات، وكان الرجل يرث عن أبيه كل شيء حتى زوجاته (غير أمه) فيصبحن جزءًا من الميراث!!

وفى بعض بلاد الهند والتبت كانت المرأة التى يموت عنها روجها تدفن معه حية ولا يعمد ذلك جريمة فسى نظر الناس، وإنما يعمد قيامًا بواجمب الوفاء من الزوجمة لزوجها!

وأما الجاهلية المعاصرة فلا تقل سوءًا إن لم تكن أسوأ! ونظرة سريعة إلى المجتمع البشرى المعاصر تكشف عن بشاعة ما فيه من اختلالات.

تقول الإحسماءات الأمريكية: إن نسبة الطلاق في أمريكا تزيد على ٤٠٪ من مجموع الزيجات، ومعنى ذلك اضطراب أحوال الأسرة وعدم استقرارها.

وتقول إن مرض الجنون يفتك بعدد من أفراد الشعب الأمريكي يزيد على أى وباء آخر من الأوبثة الفتاكة. ومعنى ذلك أن نوع الحسياة الذى تقدمه الجاهلية المعاصرة لا يتلاءم مع فطرة الإنسان ولا يسعدها.

وتقول: إن نسبة الجريمة في ارتفاع مستمر، وإن وسائل الإعلام و«الـتليفزيون» بصفة خاصة من العوامل المؤثرة في ارتفاع نسبة الجريمة.

وتقول: إن الجنوح الإجرامي عند الأطفال والمراهقين أصبح يشكل خطرًا على مستقبل الأمة، وإن من أهم أسباب هذا الجنوح غياب الأم عن البيت لانشغالها في العمل، وعدم وجود من يرعى الأطفال وينشئهم التنشئة الصالحة لأن المحاضن لا يمكن أن تغنى غناء البيت..

وهذا كله رغم الرفاهية الظاهرية التي يعيش فيها الشعب الأمريكي!

كلا، لا يستطيع الإنسان أن يحيا حياة سليمة بعيدًا عن الهداية الربانية.

وكل حياة البشر بعيدًا عن المنهج الرباني خلال التاريخ مصداق لهذه الحقيقة وشاهد عليها.

ولم يستطع العقل البشرى مرة واحدة أن يضع منهجًا متكاملاً خاليًا من العيدوب. وكلما أبرز التطبيق العملى عببًا في تلك المناهج البشرية حاول البشر إصلاحه بعيب جديد تظهر نتائجه المنحرفة بعد حين من الزمان.

ذلك أن وضع المنهج الصالح لحياة البشر يحتاج إلى جملة أمور يقصر عنها العلم البشرى.

أولاً: يحتاج إلى معرفة حقيقية كاملة بالكيان البشرى ذاته. والإنسان على الرغم من كل العلم المادى الذى عرفه ما يزال شديد الجهل بكيانه الذاتى، كما يقول «ألكسيس كاريل» أحد المفكرين الغربيين، وهو بالتالى شديد الجهل بما يصلحه وما يصلح له(١).

ثانيًا: يحتاج إلى إحاطة كاملة بماضى الجنس البشرى وحاضره ومستقبله، والتجارب التى خاضها وأسبابها ونتائجها. وهذا يستحيل استحالة كاملة على الإنسان، لأن كثيرًا من أحداث الماضى مجهول له، وهو عاجز عن الإحاطة بكل أحداث الحاضر الذى يعيشه، أما المستقبل فهو غيب موصد أمامه لا يستطيع الاطلاع عليه.

ثالثًا: ثم إنه يحتاج إلى أن يكون واضع المنهج غير متحيز، لا مصلحة له فى أمر من الأمور، ولا هوى ولا شهوات. وهذا أمر لا يتوفر أصلاً فى الإنسان، الذى ينجذب دائمًا إلى مصلحته الذاتية (كما يراها من وجهة نظره وكثيرًا ما تكون خاطئة) وتحركه دائمًا الأهواء والشهوات ما لم يلتزم بأمر الله: ﴿ إِنَّ الإنسانَ خُلقَ هَلُوعًا آنَ إِذَا مَسهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا آنَ إِلاَ الْمُصلِينَ ﴾ هَلُوعًا آنَ إِلاَ الْمُصلِينَ ﴾ [المعارج: ١٩- ٢٢].

رابعًا: ويحتاج واضع المنهج إلى علم كامل بمن يطبعه في السر والعلن، وإلى قدرة تامة على مجازاة من يطبع ومعاقبة من يعصى حتى يكون المنهج محترمًا ومطبقًا، وهذه الأوصاف لا تتوافر في الجنس البشرى، فالإنسان لا يرى إلا في حدود ما تبصر عيناه، ولا يسمع إلا في حدود ما يبلغ سمعه.

<sup>(</sup>۱) الكسيس كاريل طبيب وعالم فرنسى ألف مجموعة من الكتب في شتى الأبحاث المعلمية والاجتماعية، من أهمها كتاب بعنوان «الإنسان ذلك المجهول»، نص فيه على أن الحضارة الغربية تضع مناهج سياسية واقتصادية واجتماعية وفكرية وتعليمية للإنسان وهي تجهل طبيعة ذلك الإنسان الذي تضع له هذه المناهج! ومن ثم تكون النتيجة هي الخطأ الدائسم والاضطراب، وهذا هو السبب في أننا نزيد تأخرًا وهمجية كلما الددنا تقدمًا في الظاهر. وقال: إن عجز الإنسان عن معرفة طبيعة نفسه هو عجز أصلى لا سبيل إلى المتغلب عليه، وأنه لا مناص لنا من الرجوع إلى حكمة الخالق، لأن حكمتنا الذاتية قاصرة ومضللة!

أما الله عز وجل فإنه يعلم جميع ما يفعله الإنسان من خير وشر، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تُو أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجُوى ثَلاَثَة إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ وَلا خَمْسة إِلاَّ هُو سَادسُهُمْ وَلا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنبِّئُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنبِّئُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادلة: ٧].

والله عز وجل قادر على أن يجازى من أطاعه ويعاقب من عصاه على الدقيق والجليل، قال تعالى: ﴿ فَمن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً خَيْراً يَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً خَيْراً يَرَهُ ۞ [الزلزلة: ٧، ٨].

ومن ثمَّ فإن المنهج الصالح لا يمكن أن يأتى إلا من مصدر واحد هو الله تعالى. فالله هو الذي يعلم حقيقة الإنسان لأنه هو الذي خلقه سبحانه: ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الملك: ١٤].

والله هو الذي يعلم كل شيء في حياة البيشر \_ وفي الكون كله \_ علم إحاطة واطلاع: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ [سبأ: ٢].

﴿ عَالِمِ الْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [سبأ: ٣].

والله هو الذى شرع التشريع الحكيم لأنه هو الغنى القادر، وليس محتاجًا إلى شيء مما عند الناس وهو الواهب لهم كل شيء، وهو الذى لا يزيد فى ملكه أن يكون الناس كلهم على قلب أتقى رجل منهم، ولا ينقص فى ملكه أن يكونوا على قلب أفجر رجل منهم كما يقول الحديث القدسى.

والهداية الربانية التي تشتمل على المنهج الصالح لحياة البشر طريقها هو الرسل والرسالات.

ومن ثم تصبح الرسالة حاجـة بشرية لاغنى عنهـا، ولا استـقامة لحـياة البـشر بدونها.

وكما تكفل الله سبحانه وتعالى ـ رحمة منه بعباده ـ بكل مـا يحفظ حياتهم من

الطعام والكساء والمأوى والعقل المدبر المنظم، فقد تكفل ـ سبحانه ـ كذلك بإرسال الرسل وإنزال الكتب لتستقيم حياة الناس في الأرض.

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ [الحديد: ٢٥].

非 非 非

#### (٥) مهمة الرسل

\* إن المهمة الأولى للرسل هي هداية البشرية إلى معرفة الخالق وتوحيده.

ولقد قلنا من قبل: إن الفطرة البشرية بذاتها تعرف وجود الخالق وتتجه إليه بالعبادة. ولكنها كثيرًا ما تضل، فتتصور الخالق على غير حقيقته وتشرك معه آلهة أخرى. ومن ثم يرسل الله الرسل ليعرفوا البشر بحقيقة خالقهم وينفوا من عقولهم ونفوسهم التصورات الباطلة عن الله سبحانه وتعالى وما يترتب عليها من انحرافات في الفكر والسلوك، وليعالجوا بصفة خاصة قضية الشرك، وهي أشد ما يتعرض له البشر من انحراف في تصورهم للخالق وسلوكهم نحوه.

يقول الرسل جميعًا لأقوامهم: ﴿اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَه عَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٥، ٥٦، ٧٣، ٨٥]

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

فالله سبحانه وتعالى واحد أحد: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ۞ اللَّهُ الصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُكِنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ [الإخلاص].

ومن ثم تنتفى كل بنوة لله أو قرابة لأحد من البشر أو الجن أو الملائكة مما تعج به خرافات الجاهلية، ما باد منها وما لا يزال باقيًا حتى اليوم.

كذلك ليس الله متمثلاً في صنم أو وثن أو في الشمس أو القمر أو النجوم أو غيرها من الكائنات، فكلها مخلوق والله هو الخالق: ﴿ لا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لللهِ مُلْقَهُنَّ ﴾ [فصلت: ٣٧].

﴿ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشِّعْرَىٰ ﴾ [النجم: ٤٩].

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ عَبَادٌ أَمْثَالُكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٩٤].

وكذلك فإن الله لا يشرك في حكمه أحدًا ولا يوزع اختصاصاته سبحانه على أحد من خلقه، ولا ينتزعونها هم منه قهرًا عنه!

﴿ لَهُ غَيْبُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمِعْ مَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي ۗ وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٢٦]. ﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِ اللَّهِ لا يَمْلَكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضُ وَمَا لَهُمْ مِن ظَهِيرٍ ﴾ [سبأ: ٢٢]. الأَرْضُ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴾ [سبأ: ٢٢].

﴿ وَمَن يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَهٌ مِّن دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٢٩].

كما يقوم الرسل بتعريف البشر بإلههم بصفاته كلها وأسمائه الحسنى: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُو عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَة هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ (٢٢) هُوَ اللّهُ الّذِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْمُلَكُ الْقُدُوسُ السَّلامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبُّحَانَ اللّه عَمَّا يُشْرِكُونَ (٣٣) هُوَ اللّهُ الْخَالَقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسنَىٰ يُسبَّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الحشر: ٢٢- ٢٤].

فإذا عرف البشر ربهم على هذه الصورة، وانتفى كل وهم باطل عنه فى أذهانهم وفى مشاعرهم، بقيت القضية الثانية التى يضل البشر بشأنها فى جاهليتهم، وهى الطريقة الصحيحة لعبادة الله.

#### • العبادة الصحيحة:

إنَّ العبادة ليست فقط في الاعتقاد بأن الله واحد لا شريك له، ولا في تقديم شعائر التعبد من صلاة ونسك ودعاء لله وحده دون شريك، بل هناك أمر آخر:

﴿ اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ وَلا تَشّبِعُوا مِن دُونِهِ أُولِيَاءَ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].

إنه لابد من اتباع ما أنزل الله، وإلا فقد بطلت العبادة ولم يصبح المعبود إلها واحداً وإنما إلهين اثنين. واحد تُقدَّم له شعائر التعبد، وواحد يشرع وتطاع تشريعاته من دون الله(١):

﴿ وَقَالَ اللَّهُ لا تَتَّخِذُوا إِلَهَيْنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [النحل: ٥١].

تلك هي المهمة الكبرى للرسل جميعًا صلوات الله عليهم وسلامه: أن يهدوا

<sup>(</sup>١) راجع ص ١٢٦ ـــ ١٢٩ من الكتاب.

البشرية لإلهها الواحد، ويدلوهم على الطريقة الصحيحة لعبادته، وبذلك تقوم حياتهم على قاعدتها الصحيحة: إفراد الله سبحانه وتعالى بالألوهية والربوبية، وتوحيد العبادة له في الاعتقاد وشعائر التعبد واتباع ما أنزل الله من التشريع، أي الحكم بما أنزل الله.

\* وتبعًا لهذه المهمة تجىء المهمة الثانية وهى تعريف الناس بالمنهج الحق الذى تستقيم به حياتهم فى الدنيا وينالون به رضوان الله فى الآخرة. وذلك بتبليغ ما أوحى به الله إليهم، وشرحه وبيانه، وتعريف الناس بطريقة تطبيقه وتدريبهم على ذلك كما يفعل المعلم مع تلاميذه حتى يطمئنوا أن أتباعهم قد وعوا ما أنزل الله وعيًا صحيحًا وطبقوه التطبيق الصحيح.

وهذه المهمة تحتاج منهم إلى الصبر والمثابرة وسعة الصدر لأنها ليست مجرد إلقاء دروس عابرة، ولا قسراءة من كتاب. إنما هي مهمة التعليم، بكل ما يشتمل عليه التعليم من مشقات.

\* ولا تقتصر مهمة الرسل على التعريف والتعليم، على ما لهذا الأمر من أهمية بالغة في حياة الناس، إنما تمتد إلى التربية. فليس دين الله معلومات تلقى ثم تحفظ. إنما هو سلوك عملى بمقتضى التعليم الربانى. والسلوك العملى لا يكتسب فجأة، ولا يكتسب بغير جهد يبذله المربِّي والمتلقى على حد سواء. المربِّي ـ وهو هنا الرسول ـ يبذل جهده في التوجيه والملاحظة والمتابعة والتذكير والصبر الطويل على انحرافات الناس حتى تستقيم، وبذل النصح باللين والمودة حتى تتقبله النفوس وتعمل بمقتضاه. والمتلقى يبذل الجهد في ضبط أهوائه حتى تستقيم مع المنهج المنزل، ومقاومة الشهوات التي تجنح به عن الطريق، ودفع وساوس الشيطان التي تزين له المعصية والبعد عن طاعة الله.

ومهمة التربية من أشق المهام التى يقوم الرسل بأدائها؛ لأن النفوس لا تستقيم على المنهج الصحيح بمجرد دعوتها إليه! حتى لو عرفت وآمنت بأنه هو الحق، وأنه هو الأولى بالاتباع! ذلك أن فى النفوس نزعات دائمة التطلع إلى متاع الحياة الدنيا ولذائك أن فى النفوس نزعات دائمة التطلع إلى متاع الحياة الدنيا ولذائك ذلك، ويحتاج ضبطها داخل حدود الله التى يقول الله عنها: ﴿ تُلُكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا ﴾ [ البقرة: ٢٢٩]. ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَقْرَبُوها ﴾ [ البقرة: ٢٢٩].

يحتاج هذا الأمر إلى جهد ليس بالقليل، وإلى تذكير دائم بالله وخشية منه، لأن لحظة الغفلة التى ينسي فيها الإنسان ذكر ربه هي التى يتحينها الشيطان لينفذ منها إلى قلب الإنسان: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ آدَمَ مِن قَبْلُ فَنسِي ﴾ [طه: ١١٥].

﴿ يَا بَنِي آدَمَ لَا يَفْتِنَكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويْكُم مِّنَ الْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُربَعُهُمَا سَوْءَاتِهِمَا إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ ﴾ [الأعراف: ٢٧].

﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ إِنَاتًا وَإِن يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطَانًا مَّرِيدًا (١١٧) لَعَنَهُ اللَّهُ وَقَالَ لَاَ تَخَذَنَّ مِنْ عَبَادِكَ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا (١١٨) وَلاَّضِلَّتُهُمْ وَلاَّمَنِيَّهُمْ وَلاَّمُرنَّهُمْ ﴾ [النساء:

«إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الإنْسَانِ مَجْرَى الدَّمِ مِنَ العُرُوق. . . . »(١).

(أ) ووسيلة السرسل مسلوات الله عليهم وسلامه إلى تربية أتباعهم وتقويم نفوسهم حتى تستقيم على أمر الله وتتحصن من غواية الشيطان، تبدأ من ذات أنفسهم، بأن يكونوا هم أنفسهم القدوة في كل ما يدعون الناس إلى اتباعه.

سُنُكَت عائشة رضى الله عنها عن خلق رسول الله عَيَّاكُمُ فقالت: «كَانَ خُلُقُهُ القُرْآنَ»(٢).

لذلك يختار الله أنبياء وهم صفوة الخلق من ذوى الأخلاق العالمية التي تكون نموذجًا للناس: ﴿ وَكُلُّ مِنَ الْأَخْيَارِ ﴾ [ص: ٤٨]. ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُق عظيم ﴾ [القلم: ٤].

(ب) إنها تحتاج إلى الصبر والحلم وسعة الصدر: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةُ ﴾ [الكهف: ٢٨].

﴿ فَبِـمَا رَحْمَة مَّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا عَلِيظً الْقَلْبِ لِانفَـضُّوا مِنْ حَـوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِّرٌ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ٩٥١].

(ج) تحتاج إلى التذكير الدائم بالله ﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ الذِّكُوكَ تَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الذاريات: ٥٥].

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. (۲) رواه مسلم.

(د) وتحتاج إلى معايشة الناس ومصاحبتهم وملازمتهم لا العزلة والانقطاع عنهم، حتى تقدَّم لهم التوجيهات والتعليمات في مناسباتها، وتستم الملاحظة والمتابعة المطلوبة التي لا بد منها حتى يستقيم الناس على الخلق المطلوب، وتكون هناك فرصة لبذر العادات الصالحة في نفوسهم.

( هـ) وتحتاج إلى مـعرفة بطبائع النفوس ومـداخلها لتقديم التوجيه المناسب لها بالطريقة التي تقوّمها ولا تنفرها: «أُمرتُ أَنْ أُخَاطِبَ النَّاسَ عَلَى قَدْرِ عُقُولِهِمْ (١٠). «كَانَ رَسُولُ الله عَيَّا اللهُ عَيَّا اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى الل

الاعــتبار الرسل كــذلك تعريف الناس بالقيم الحقيــقية التى تستحق الاعــتبار وتستحق أن يحرص الناس عليها ويسعوا إلى تحصيلها.

إن الناس بطبيعتهم منجذبون دائمًا إلى متاع الأرض: ﴿ زُيِّنَ للنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النَّسَاءِ وَ الْبَيْنَ وَ الْقَنَاطِيرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَ الْفَضَّةِ وَ الْجَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَ الْأَنْعَامِ وَ الْفَضَّةِ وَ الْجَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَ الْأَنْعَامِ وَ الْخَرْثَ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ [آل عمران: ١٤].

وهم يحتاجون دائمًا إلى من يرفعهم من ثقلة الأرض هذه ويبصرهم بالقيم العليا التي ينبغى أن يتجهوا إليها من صدق وإخلاص وأمانة وتضحية وكرم وشجاعة وإيثار وعدل، مما يليق بالإنسان الذي كرمه الله وفضّله وجعله خليفة في الأرض وحمّله الأمانة الكبرى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠].

﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٠].

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مَنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنسَانُ ﴾ [الأحزاب: ٧٧].

وهذه المهمة هي في الحقيقة جزء من مهمة التربية التي أشرنا إليها من قبل ولكنا نفردها بالحديث لأهميتها، ولأن الرسل يخوضون صراعًا مريرًا من أجل تقريرها أولاً، ثم تربية فريق من الناس عليها.

<sup>(</sup>١) رواه الديلمي بسند ضعيف بلفظ «أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم».

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم،

فإن الذي يصد الناس عن الإيمان بالرسل بادئ ذي بدء هو حرصهم على متاع الدنيا الزائف وخوفهم من أن يحرمهم منه الإيمان بالله والحكم بما أنزل الله!

فأما الملأ فإنهم يكونون مستحوذين على سلطان باطل يستعبدون به الناس لأهوائهم ومطامعهم ويخضعونهم بالقوة لذلك السلطان. لذلك فإنهم يحاربون الرسل ويصدون عن دعوتهم، لأن هذه الدعوة تحرمهم من سلطانهم وطغيانهم برد الحكم لله ونزع حق التشريع من أيدى البشر ورده إلى الله الذي يشرع بالعدل بين الناس ويأمر به: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُوكُمْ أَن تُؤدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحُكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾ [النساء: ٥٨].

وأما العبيد فعلى الرغم من أن الرسول المرسل من عند الله يجيء لتحريرهم من العبودية للملأ، ورد إنسانيتهم المسلوبة إليهم بجعلهم عبيدًا لله وحده الذى يستحق العبادة، لا عبيدًا لبشر مثلهم، يتحكمون فيهم بالهوى والطغيان. على الرغم من ذلك فإن الغالبية منهم تصد عن الرسل في مبدأ الأمر ولا تتبع هدايتهم. وذلك لأنهم يكونون دائمًا غارقين في الشهوات التي يأتي دين الله ليطهرهم منها، ولكنهم قبل أن يهتدوا - لا يرون ذلك تطهيرًا وإنما يرونه - بنفوسهم المنحرفة - حرمانًا من لذائذ الأرض المتاحة!

﴿ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ﴾ [البقرة: ٢١٢].

﴿ وَفَرِحُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ مَتَاعٌ ﴾ [الرعد: ٢٦].

﴿ وَوَيْلٌ لِّلْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَنَ سَبِيلِ اللَّهِ وَيَنْغُونَهَا عَوجًا ﴾ [ابراهيم: ٢، ٣].

وهؤلاء الكفَّار، والملأ بصفة خاصة، لا يتركون النبى المرسل يؤدى رسالته، بل يتعرضون له بالأذى الذى يصل أحيانًا إلى التهديد بالقتل أو السجن أو الطرد والنفى، بل يصل فى بعض الأحيان إلى التنفيذ، كما قتل النبى يحيى والنبى زكريا.

﴿ قَالُوا لَئِن لَّمْ تَنتَهِ يَا نُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ الْمَرْجُومِينَ ﴾ [الشعراء: ١١٦].

﴿ قَالَ الْمَالُّ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِن قَوْمِهِ لِنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِن قَوْمِهِ لِنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِن قَوْمِهِ لِنَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

﴿ قَالَ (١) لَيْنِ اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لِأَجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٩].

وهنا \_ حين يتعرض الرسل لتلك المحنة \_ فإنهم \_ بسلوكهم العملى \_ يسبرزون القيمة الحقيقية التي تستحق الحرص عليها والجهاد من أجلها.

لقد كانوا يملكون أن يتخلوا عن عقيدتهم وإيمانهم ويركنوا إلى المسالمة فينجوا من العذاب الذى يلقونه هم وأتباعهم والاضطهاد الذى يتعرضون له. أو كانوا يملكون فى القليل أن يحتفظوا بالحق الذى عرفوه فى دخيلة أنفسهم ويكفوا عن الدعوة التى تزعج الكفار والملأ بصفة خاصة، فلعلهم لا يتعرضون لهم إن بقوا مؤمنين فى ذات أنفسهم دون أن يدعوا أحدًا غيرهم إلى الإيمان!

ولكن الرسل جميعًا يأبون ذلك على أنفسهم. يأبون أن يشتروا بكلام الله ثمنًا قليلاً هو متاع الحياة الدنيا الزائل الزائف الرخيص. ويأبون أن يتخلوا عن دعوتهم حتى من أجل سلامتهم الشخصية وراحتهم.

بل إن الرسول عَلِيَّا قَدْ عُرِضَ عليه الملك والثروة والجاه والسلطان وكل مغريات الأرض فقال قولته الخالدة لعمه أبى طالب: «والله يا عَمِّ لَوْ وَضَعُوا الشَّمْسَ فى يَمينى والسَّمَرَ في شمالي لأَتْرُكَ هَذَا الأَمْرَ ما فَعَلْتُ حَتَّى تَنْفَرِدَ سَالِفَتِي الوقال: «حَتَّى أَهْلَكَ دُوْنَهُ (٢٠).

وهنا يقررون \_ بصورة واقعية مشهودة \_ أن القيمة الحقيقية العليا هي الإيمان بالله، والدعوة إلى الله، والجهاد في سبيل الله، وأن ذلك أفضل وأعلى وأغلى من متاع الأرض كله، ومن الذهب والسلطان.

عندئذ تتغيّر القيم والمعايير في حياة الناس.

فأما الأتباع الذين آمنوا فإنهم يرون رسولهم الذي اقتدوا به وآمنوا على يديه يصبر على الأذى في سبيل عقيدته ويصر عليها ولا يتخلى عنها تحت أى ضغط من إغراء أو تهديد، في قتدون به ويصبرون معه على الأذى والاضطهاد والتشريد والتعذيب والحرمان، ويستعلون بالعقيدة على متاع الأرض كله كما استعلى سحرة فرعون بعد إيمانهم: ﴿ فَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ سُجَّدًا قَالُوا آمَنًا بِربِ هَرُونَ وَمُوسَىٰ ﴿ وَ اَلْ آمَنتُم لَهُ قَبْلَ

<sup>(</sup>۱) فرعون لموسى.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام.

أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السَّحْرَ فَلاُقَطَّعَنَ أَيْدَيَكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خلاف وَلاَّصَلَبَنَّكُمْ فِي جُدُوعِ النَّخْلَ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ (آ) قَالُوا لَن نُوَّ ثُرَكَ عَلَىٰ مَا جَاءَنَا مِنَ البَّيِنَاتِ وَالَّذِي فَطَرَنَا فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِي هَذِهِ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا مَا جَاءَنَا مِنَ البَينَاتِ وَاللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ (٢٧) إِنَّا آمَنًا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ وَاللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طه: ٧٠- ٧٣].

وأما بقية الناس فإنهم - تدريجيًا - يستيةظون من غفلتهم، إذ يرون قومًا من الناس يُهدَّدون في أمنهم وراحتهم، وفي كل المتاع الذي يحرصون هم عليه ويرون أنه غاية الحياة كلها وأغلى ما فيها، ومع ذلك لا يتخلون عن إيمانهم وعن عقيدتهم. فيتعلمون أن هناك في الحياة ما يحرص عليه أكشر من المتاع، وما يضحي من أجله بالمتاع. وذلك هو رضوان الله ومتاع الآخرة: ﴿ وَمَا هَذُهُ الْحَيَاةُ الدُّنيَا إِلاَّ لَهُوْ وَلَعِبُ وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ(١) لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٤].

﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفِّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقَيَامَةِ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

وعندئذ يعدِّلون معايير حياتهم ليرتف عوا كما ارتفعت تلك الفئة المؤمنة ويدخلون في الإيمان.

وأما الذين أصروا على الباطل واستحبوا الحياة الدنيا على الآخرة ورفضوا الهدى الربانى فأولئك مــآلهم الدمار والبوار إما فى الآخــرة، وإما فى الدنيا والآخــرة معًا: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نَعْمَتَ اللَّه كُفْرًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبُوارِ (٢٠ جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا وَبُئْسَ الْقَرَارُ (٢٠ وَجَعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُوا عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّارِ ﴾ [إبراهيم: ٢٨ ـ ٣٠].

وهكذا تتقرر القيم العليا \_ فى ذروتها \_ من خلال الصراع الذى يخوضه الرسل وأتباعهم بين الحق والباطل، ويتميز النفع الحقيقى من الزيف: ﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَدُهُبُ جُمُاءً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْشَالَ ﴾ [الرعد: ١٧].

<sup>(</sup>١) أي الحياة الحقيقية التي تستحق أن يحرص عليها والحاوية للمتاع الحقيقي.

﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَصْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥١].

﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّهُدَّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُدُكِّرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَنَّ اللَّهُ مَن يُنصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٤٠].

\* \* \*

## (٦) أثر الرسل في حياة الناس

الرسل أعظم الناس أثرًا في التاريخ الإنساني، ذلك لأنهم يحملون معهم الإصلاح الجذري الذي يصلح النفس البشرية ويقومها. ولأنهم هم القدوة الصالحة لكل خير.

لقد كان فى تاريخ البشرية «قادة» كشيرون و «زعماء» و «مصلحون». ولكنهم ـ ما عدا القلة المؤمنة منهم ـ كانوا محدودى الأثر فى حياة الناس، ولا يعدو تأثيرهم ـ مهما عظموا ـ الجيل الذى عاشوا فيه، أو على الأكثر بضعة أجيال قليلة بعدهم.

والسبب في ذلك واضح:

1 \_ فهم غالبًا ما يتصدون لحل مشكلة جزئية في حياة أقوامهم. ويحلونها في حدود البصيرة البشرية المحدودة الآفاق.

٢ ـ ثم إن أشخاصهم لا تخلو قط من انحراف من الانحرافات البشرية العديدة،
 ومن نقص وهبوط في بعض الجوانب.

ولهذين السببين معًا يكون تأثيرهم .. مهما عظم .. محدود النطاق.

انظر إلى الزعيم السياسى ـ أى رعيم سياسى فى حياة البشرية ـ ما مهمته التى يسعى إلى تحقيقها؟

إن مهمته محصورة في تجميع أمته من شتات. أو تخليصها من نفوذ أجنبي مسيطر عليها. أو السعى إلى تغليبها على الأمم الأخرى.

لكن، ما القيم والمعايير التي يبني جهاده عليها، ويوجه أمته إليها؟

إنها \_ مسهما كانت \_ قيم ومعايير محدودة لأنها مرتبطة بمتاع الأرض القريب، منقطعة عن الله والآخرة. ومن ثم فهى قيم هابطة وإن بدت مرتفعة في أعين الناس في فورة حماستهم السياسية التي يدفعهم رعماؤهم إليها! وستظل أخلاق الناس معوجة في مجموعها وإن حسنت بعض جزئياتها، لأنها أخلاق محكومة بتلك القيم الأرضية المحدودة. وستظل النفوس في انحرافها وإن ارتفعت مؤقتاً في فورة حماستها، لأن الأهداف التي تسعى إليها أهداف لا تتعلق بأصل الوجود الإنساني بقدر ما تتعلق بعارض من عوارض هذا الوجود. وقد يصلح العارض ويظل الأصل بعيداً عن الصلاح.

لذلك تقرأ سير الزعماء السياسيين في تاريخ البشرية \_ غير القلة المؤمنة \_ وتبحث عما خلفوا في الأرض فلا ترى إلا آثارًا كالأطلال!

واقرأ سيرة أى قائد حربى من عظماء التاريخ . . فما المهمة التى قام بها وما الآثار التى خلفها؟

إن مهمته محصورة في قيادة الجند وتوجيههم إلى القتال، والانتصار بهم في أكبر قدر من المعارك التي يخوضونها.

نعم! ولكن فيم كانت الحرب ذاتها؟ لأى هدف خاضها، ولأى شيء انتصر بجنده فيها؟

أمن أجل الحق والعدل؟ أمن أجل تثبيت مثل أعلى وإقرار وجوده في حياة البشر؟ أم من أجل الغلبة وتوسيع الرقعة الأرضية وشهوة السيطرة على الآخرين وإذلالهم؟ وفي أى شيء يختلف الغالب والمغلوب؟ أم إنهما سواء، كل منهما يتمنى أن يفتك بالآخرين لو استطاع؟!

ما سمعنا في غير القلة المؤمنة من قواد التاريخ - أن أحداً منهم قام من أجل مثل أعلى يريد إقراره في الأرض، أو قيمة عليا يجاهد من أجلها، ليرفع من نفوس البشر ويقربهم إلى مستوى الإنسانية! إنما الذي يغلب عليهم هو شهوة الفتح وزهو الغلبة والمطامع الأرضية المتمثلة في توسيع الرقعة وزيادة الثروة على حساب المغلوبين و«ويل للمغلوب»! كما قال واحد ممن يحسبون قادة في التاريخ(١)، لأن الحرب ليست لها أخلاق! ولا قانون يحكمها إلا قانون الغاب: القوى يأكل الضعيف!

لذلك تبحث عن آثارهم الباقية في التاريخ فلا ترى إلا بعض البطولات الفردية في القتال، ولكن لا تجد قيمًا باقية. وحتى الإمبراطوريات الضخمة التي يكونونها على عهدهم سرعان ما تتفسخ وتنطوى لأنها لا تمثل «قيمًا» إنسانية، إنما تمثل شهوات بشرية فحسب!

وانظر سير «المصلحين» الاجتماعيين. . . كيف يصلحون؟ وما آثارهم الباقية في التاريخ؟

أغلبهم \_ فيما عدا القلة المؤمنة المهتدية بهدى الله \_ ذوو نظرات جزئية ، تتفق مع

<sup>(</sup>١) هو الإمبراطور «غليوم» إمبراطور ألمانيا وأحد قادتها العسكريين-

جزئية التفكير البشرى وعدم قدرته على الإحاطة، فضلاً عن الجهل الأصيل بطبيعة النفس البشرية ودروبها ومنحنياتها، وما يصلحها وما يصلح لها!

أغلبهم يتناولون مشاكل اجتماعية جزئية يجدونها قائمة في مجتمعاتهم دون أن يتعمقوا إلى الأصول التي تنشأ عنها المشكلات، ثم يحلونها حلولاً جزئية كذلك بغير تقويم شامل لنفوس البشر ذاتها التي ينشأ من انحرافها ما نشأ من خلل في تلك المجتمعات. فضلاً عن التعسف في معالجة الأمور في كثير من الأحيان لما رُكِّب في طبع الإنسان من عجلة: ﴿ خُلِقَ الإنسانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ [الأنبياء: ٣٧]. ولرغبته في أن يرى الثمرة السريعة في عمره المحدود.

وكثيرًا ما يحدث \_ كما وقع في قضية تحرير المرأة في أوربا \_ أن «الإصلاح» لا يكون جزئيًا وقاصرًا فحسب، بل يكون على حساب جوانب أخرى يفسدها ذلك الإصلاح المزعوم ويخربها. فرفع الظلم الواقع على المرأة الغربية، دون الرجوع إلى الحلول الصحيحة المتضمنة في المنهج الرباني، قد أدى \_ كما نراه اليوم \_ إلى إشقاء المرأة ذاتها بإنهاكها في العمل خارج البيت بالإضافة إلى تكاليف الأسرة والأولاد، وتمزيق أعصابها بين أبنائها المتشبثين بها وبين مقتضيات العمل في الخارج، كما أدى إلى تحول المرأة إلى سلعة في السوق، رخيصة الثمن لمن أراد، وذلك فضلاً على الفساد الخلقي الذي ملأ المجتمع، وتفسخ روابط الأسرة وضياع النشء الجديد الذي لئس له أمٌّ ترعاه وتربيه التربية الصحيحة.

وليس هذا هو النموذج الوحيد لضلال «المصلحين» وتقديمهم للحلول التي تفسد أكثر مما تصلح. فإليك مثلاً آخر في اتجاه آخر:

لقد قام «مصلحون» ينددون بالظلم الواقع على العمال في المجتمع الرأسمالي، وينادون بضرورة رفع هذا الظلم وإصلاح الانحراف، وكان كلامهم صحيحًا من حيث المبدأ بصرف النظر عن صحة الأدلة التي يستدلون بها أو عدم صحتها، فإن الرأسمالية نظام جاهلي منحرف، يقوم على أساس المعاملات الربوية التي حرمها الله، ويؤدي حتمًا إلى أن فريقًا قليلاً من الناس يظل يأكل الربا أضعاقًا مضاعفة كما وصف القرآن، فيزدادون ثراء على حساب الكثرة المستضعفة التي تظل تهبط مواردها على الدوام وتتضاءل، فيقع عليها الظلم المتزايد، بينما الفئة القليلة تعيث في الأرض فسادًا بثرائها الفاحش تفسد به الأخلاق، وتنتهك به الأعراض، وتدوس به على

كرامة الآدميين. ويزيد الأمر سوءًا في تلك المجتمعات الجاهلية أن هذه الفئة الطاغية هي التي تشرع \_ لأن تلك المجتمعات لا تتحاكم إلى شريعة الله \_ ومن ثَمَّ فإنها تضع التشريعات التي تضمن لها مزيدًا من الثراء، وتوقع مزيدًا من المظالم على المستضعفين!

فالرأسمالية انحراف جاهلي ظالم. هذا صحيح.

وقد قام «المصلحون» ينددون بمظالمه ويطالبون بضرورة إصلاحه.

ولكن كيف أصلحوه؟ ا

إنهم \_ وهم لا يتبعون منهج الله ولا يستمدون منه الحلول لمـشاكلهم \_ لابد أن يخرجوا من مأزق إلى مأزق، ومن انحراف إلى انحراف.

لقد قالوا إن الملكية الفردية هي سبب الظلم كله فلنُلْغ الملكية الفردية! ولنُنشئ مجتمعًا بلا تملك! أما الذين في أيديهم الملكية اليوم فلابد من إبادتهم بادئ ذي بدء، وجعل الملكية كلها في يد الدولة \_ نيابة عن المجتمع \_ والدولة يشرف عليها الحزب الشيوعي الذي يعتنق هذه الأفكار!

لقد أصبح الناس جميعًا أجراء للدولة، وهي التي تعين لهم أعمالهم، وتحدد لهم أجورهم، وساعات عملهم، ومكان عملهم كذلك. وبالتالي لم يعد أحد يجرؤ أن يفتح فمه بكلمة نقد واحدة للدولة، وإلا فَـقد عمله فمات من الجوع إن لم يتعرض للهلاك في السجن والتعذيب والتشريد! وبعبارة أخرى أصبح الناس عبيدًا على نطاق واسع، وأصبحوا من خوف الموت الحسى في موت معنوى، تحت ضغط الحديد والنار والتجسس الذي يجعل الأب لا يثق بابنه والأخ لا يثق بأخيه!

وفى الوقت الذى استعبدت فيه الدولة الناس لقاء لقمة الخبر وعيش الكفاف، كان أعضاء الحزب الشيوعى الحاكم فى بحبوحة من العيش وترف لا يقل بذخًا عن الرأسماليين فى الغرب الرأسمالي!

وهكذا يفعل «المصلحون» الذين لا يستمدون من منهج الله.

张张张

أما «الفلاسفة» فلهم شأن آخرا

إنهم قوم يعيشون في «الأبراج العاجية» كـما يُقال! أي يعيشون في عالم الأفكار المجردة في عزلة عن الممارسة، وعزلة عن الناس.

إنهم ينظرون إلى المجتمع البشرى فيرون فيه مجموعة من العلل والانحرافات فيحللون أسبابها ويفكرون في علاج لها، وبصرف النظر عن صحة تحليلاتهم أو فسادها وجدوى حلولهم أو عدم جدواها، فإنهم هم أنفسهم لا يقومون بتجربة عملية لها في عالم الواقع. إنما هي أفكار. مجرد أفكار. عمل يتم كله في داخل الذهن ولا يمتد إلى دنيا الواقع.

وقد يتوصل بعضهم بالفعل إلى نظرة عميقة شاملة، ودراية - نظرية - بالنفس البشرية وطبيعتها، ولكنهم - وهم بعيدون عن ميدان التجربة الواقعية، والاتصال المباشر مع الناس - لا يستطيعون أن يقدموا حلولاً واقعية قابلة للتطبيق، فيظل المباشر مع الناس - لا يستطيعون أن يقدموا حلولاً واقعية قابلة للتطبيق، فيظل جهدهم محصوراً في تقديم أفكار جميلة براقة، قد تعجب القارئ أو السامع لأول وهلة، ولكنها نادراً ما تحركه لعمل شيء في عالم الواقع. فيظل المجتمع بعلله وانحرافاته على ما هو عليه، وتظل أفكار الفيلسوف البراقة مُثلاً معلقة في الفضاء! وتبحث في التاريخ عن الآثار الباقية لهؤلاء الفلاسفة فلا تجد إلا تأثرات فردية، ولا تكاد تجد مجتمعاً تحول عن طريقه أو قوم انحرافاته نتيجة فكر فكر فيه فيلسوف! إلا أن يعتنق فكره قوم من الناس فيتحول في نفوسهم إلى عقيدة يقومون بالدعوة إليها والجهاد في سبيلها، وعندئذ تؤثر - لا بذاتها، ولا بعمل الفيلسوف الذي فكر فيها وإنما بجهد الذين اعتنقوها ودعوا إليها. وكثيراً ما يتضح عند التطبيق أن أفكار الفيلسوف في صورتها التي قدمها بها غير قابلة للتطبيق العملي، وأنها في حاجة إلى تعديلات جوهرية أو صياغة جديدة ليمكن الاستفادة بها في عالم الواقع.

张米米

أما الأنبياء فشأنهم مختلف.

١ - إنهم أولاً لا يتكلمون بأهوائيهم ولا بتصوراتهم الخاصة، ولا بتصورات البشر القاصرة المحدودة ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوىٰ ٢٠٠ إِنْ هُو إِلا وَحَي يُوحَىٰ ﴾ [النجم: ٣، ٤].

لذلك فإن ما يدعون إليه الناس من قيم ومثل ومبادئ وأخلاق وسلوك عملى ليس متأثرًا برؤيتهم الشخصية كالزعماء و«المصلحين»، ولا بمصالحهم الذاتية أو

أطماعهم أو أحقادهم (كما قامت الشيوعية على الأحقاد!) ولا بالقصور البشرى الذي يعجز عن الإحاطة، ومن ثم يعجز عن تقديم الحل الصحيح.

٢ ـ وهم ثانيًا ـ بالتوجيه الربانى ـ لا يتعاملون مع المشكلات الجزئية العارضة، إنما يتعاملون مع الجذور الأصلية العميقة. يتعاملون مع النفس البشرية مباشرة فيقومون انحرافاتها من الجذور قبل أن يتوجهوا لإصلاح المظاهر الخارجية للانحراف.

إنهم لا يعالجون المشاكل الاقتصادية منفصلة كما صنعت الشيوعية. ولا المشاكل الاجتماعية منفصلة كما الاجتماعية منفصلة كما صنع دعاة تحرير المرأة. ولا المشاكل السياسية منفصلة كما يصنع الزعماء السياسيون في بلادهم. . فتكون الحلول كلها غير مجدية جدوى حقيقية لقصورها وجزئيتها، فضلاً عن إفسادها لجوانب الحياة الأخرى، لأن كل رعيم أو مصلح من هؤلاء حين يحاول علاج الجزئية الخاصة به يغفل عن آثارها في الجوانب الأخرى، أو لا تهمه الجوانب الأخرى - وخاصة الأخلاقية والروحية - كما قال قائلهم: الاقتصاد لا علاقة له بالأخلاق! والسياسة لا علاقة لها بالأخلاق!

أما الأنبياء المؤيدون بالوحى فلا يقعون فى هذا الخطأ الفادح الذى يقع فيه الزعماء و«المصلحون». إنما يعنون بتقويم النفس من أساسها، ثم يقدمون الحلول الشاملة التى يوحى بها الله إليهم لعلاج انحرافات المجتمع، فيقوم الإصلاح على أساس مكين من داخل النفس، فضلاً عن تكامل هذا الإصلاح المتمثل فى منهج شامل، لا يحل جزئية ويدع جزئية أخرى، كما أنه لا يحل جزئية على حساب جزئية أخرى. فلا ينشأ عنه الخلل الذى تسم به مناهج البشرية الجاهلية.

٣ - ثم إن الحلول التي يقدمونها - بالتوجيه الرباني - ليست أفكارًا إصلاحية كأفكار الفلاسفة، وإنما هي مناهج عملية منزلة من لدن اللطيف الخبير الذي يعلم كل شيء عن النفس البشرية والمجتمع البشري، ويعلم الطريقة الصحيحة التي تستقيم بها حياة البشر على الأرض: ﴿ قُلْ أَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمْ اللّهُ ﴾ [البقرة: ١٤٠].

﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْتًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَللَّهُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦].

٤ ـ والأنبياء بذواتهم هم القدوة الحية التي تتمثل فيها بادئ ذي بدء المبادئ والقيم
 ٢٥٧

والأفكار التى يدعون إليها. فالله سبحانه وتعالى يختار أنبياءه ورسله من الأخيار، ثم يصوغ نفوسهم الصياغة التى تؤهلهم لحمل الحق المذى يبلغونه للناس «أَدَّبنى ربِّى فأحسن تأديبى»(۱). فليس فيهم النقائص ونقط الضعف التى تعترى الزعماء والمصلحين من البشر العاديين، والتى لم ينج منها زعيم واحد ولا قائد ولا مصلح خلال التاريخ البشرى كله. إنما يبعثهم الله أنقياء أتقياء، طاهرين مطهرين، فيكونون هم النموذج الذى يحتذى، ولا تقع الفرقة - كما تقع دائمًا في حياة المفكرين والمصلحين - بين ما يفعلونه وما يدعون إليه.

٥ ـ والأنبياء ليسوا كالفلاسفة الذين يقدمون الأفكار وهم محتجبون عن الناس في أبراجهم العاجية. إنما هم يختلطون بالناس ويدعونهم دعوة مباشرة إلى الأفكار والمبادئ والقيم التي يحملونها. وأهم من ذلك أنهم يربون أتباعهم عليها. وذلك هو الجهد الحقيقي الذي يبذله الأنبياء ويؤتي ثماره في واقع الأرض. إن الأفكار التي يحملونها لا تظل مُثلاً معلقة في الفضاء، إنما تتحول إلى واقع حي من خلال أشخاصهم أولاً، ثم من خلال هذا الفريق من البشر الذين يربونهم. ومن ثم يصبح الأمر الذي يدعى الناس إليه واقعًا مشهودًا يعرف الناس صورته الواقعية، فيقبلون عليه حين يرون ثماره الجميلة متمشلة في واقع بشرى يرونه أمام أعينهم.

7 ـ ثم إن الوسيلة الحقيقية العظمى التي يسلكها الأنبياء في إصلاح الحياة البشرية وتقويمها هي ربط القلب البشرى بالله، يتطلع إليه ويخشاه، وتلك أفضل الوسائل في الإصلاح وأبعدها أثرًا في واقع الحياة، وذلك قبل اللجوء إلى الوسائل الأخرى كلها التي تستخدم عادةً في تنظيم الحياة البشرية، ومن أجل ذلك يكون بناؤهم راسخًا شديد الرسوخ لأنه يعتمد على عنصر أصيل عميق في داخل النفس. بينما لا تملك النظم الأخرى كلها ـ التي تقوم على مناهج البشر ـ إلا أن تغرى الناس بالمنافع والمصالح أو ترغمهم بقبضة السلطان، ومن ثم تنهار تلك النظم بمجرد أن تنتهى المنافع والمصالح أو تضعف قبضة السلطان. بينما يبقى البناء الذي يبنيه الأنبياء على مدار التاريخ راسخ الأركان.

<sup>(</sup>١) سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عن هذا الحديث فقال: «الحمد لله، المعنى صحيح لكن لا يُعرف له إسناد ثابت». وقد أورده السيوطي مرويًا عن ابن مسعود.

٧ ـ وكـما ينفرد الرسل بمنهجهم الإصلاحي الشامل ـ الموحى به من عند الله ـ وبالطريقة التي يثبتون بها دعائم هذا المنهج في واقع البشر عن طريق القدوة والتربية، فإنهم ينفردون كذلك بالعلم النافع الذي يقرب من الله وينجى من عذابه يوم القيامة.

إن «المصلحين» جميعًا \_ فيما عدا القلة المؤمنة منهم \_ لا يوجهون البشر إلا إلى النفع القريب الحاصل في الحياة الدنيا، ولا يوجهونهم أبدًا إلى الله واليوم الآخر!

إن آفاقهم محصورة في الحياة الدنيا، بحكم أنهم لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر، لذلك فإن توجيهاتهم لأقوامهم لا تخرج عن نطاق آفاقهم المحدودة، كما أنهم - بحكم بشريتهم من ناحية، وبعدهم عن الإيمان بالله من ناحية أخرى - يوجهون أقوامهم إلى الالتفاف حول أشخاصهم، أو - في أفضل الأحوال - حول مبادئهم وقيمهم المحدودة الآفاق.

وهذا العلم الذى يعلمونه لأقوامهم عن طريق توجيهاتهم ومناهجهم قد يكون مفيدًا في الحياة الدنيا (على فرض خلوه من العيوب وهو عادةً لا يخلو منها!) وقد يعطى الناس بعض ما يشتهونه في الحياة الدنيا من متاع يتمثل في المأكل والمشرب والملبس والمسكن والسلامة والصحة والرفاهية والمال والأولاد...

ولكنه \_ على فرض خلوه من النقائص والعيوب والانحرافات. وتحقيقه لمصالح الناس في الأرض (١) \_ فإنه ينتهي بأصحابه إلى البوار، لأنهم كما وصفهم القرآن: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾ [الروم: ٧].

إن حياة الإنسان لا تنتهى بانتهاء الحياة الدنيا، وإنما تنتهى مسرحلة منها فحسب، وتبدأ مراحل أخرى تنتهى بالبعث والنشور، والامتحان الذى يكرم المرء فيه أو يهان، فيصل إلى النعيم الخالد أو العذاب المقيم.

ولو كانت الحياة الدنيا هي نهاية المطاف لصحت دعوى أولئك المصلحين فيما

<sup>(</sup>١) رأينا من الواقع التاريخي، والستاريخ المعاصر بصفة خاصة، أن هذا لا يستحقق بتمامه أبدًا في واقع البشر. فمن ناحية ينقسم الناس في الجاهلية دائمًا إلى سادة وعبيد، ومن ناحية أخرى تتحقق بعض المصالح دائمًا على حساب المصالح الاخرى، وتصلح بعض الأمور بفساد أمور أخرى! ولكننا نفترض هذا جدلاً.

يدعون إليمه من ألوان «الإصلاح»! وإن كانت في واقع الأمر لا تحقق كل مـصال الناس وتورث كل جيل مفاسد الجيل الذي قبله!

فكيف والحياة التى يحياها الناس على الأرض هى أقبصر مراحلها؟! سنوا معدودة هى سنوات العمر المحدود، وبعد ذلك من الآماد ما لا يحصيه إلا الله! بعد ذلك الخلود!

ألا إنه هو الخسران المبين حين ينحصر تفكير الناس في الحياة الدنيا، ولو أصلح كل أمور الحياة الدنيا واستمتعوا فيها بكل ما يشتهون ﴿ أَفَرَأَيْتَ إِن مُتَعْنَا وَاستمتعوا فيها بكل ما يشتهون ﴿ أَفَرَأَيْتَ إِن مُتَعْنَا سِنِينَ (٢٠٠٠ ثُمَّ جَاءَهُم مَّا كَانُوا يُوعَدُونَ (٢٠٠٠ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُوا يُمتَّعُونَ [السَّعراء: ٢٠٠٥ كانُوا يُمتَّعُونَ وله وله السَّعراء: ٢٠٠٥ كانوا عليه وهم لا يصلحون كل أمور الأرض؟ وكيف ونه الأرض دائمًا مشوب، وأقل عيوبه القلق الدائم عليه من تقلب الأحوال، وهي دا تتقلب، ومن الموت وهو لابد أن يجيء؟!

إنها الخسارة المضاعفة. . في الحياة الدنيا وفي الحياة الآخرة: ﴿ وَمَا هُ الْحَيَاةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ

لذلك فكل علم الأرض لا ينفع، إذا انقطع بالإنسان عن الله واليوم الآخر. العلم النافع هو الذي ينفع الناس في دنياهم وآخرتهم معًا، فيحقق لهم مصالح الحقيقية في الدنيا، ويصل بهم إلى دار الأمان في الآخرة: ﴿ وَأَدْخِلِ الَّذِينَ آهَ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا بِإِذْنَ رَبِّهِمْ تَحِيَّةُ فيهَا سَلامٌ ﴾ [إبراهيم: ٣٣].

﴿ وَهُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَالِدُونَ ﴿ آلَ لَا يَحْزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَتَتلَقَّ الْمَلائكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [الانبياء: ١٠٢، ٣،١٦].

العلم النافع هو المعرفة اليقينية بالله واليوم الآخر، واتباع ما أنزل الله فى الدنيا. هذا هو الذى يضمن للناس حاضرهم ومستقبلهم. فأما حاضرهم فيص ويستقيم باتباع المنهج الربانى، وأما مستقبلهم فيصلح بدخول الجنة التى وعد الله المتقين من عباده، الذين آمنوا به فى الحياة الدنيا واستقاموا على أوامره وانتهوا نواهيه. وعندئذ يكون العلم الأرضى كله ـ من طب وهندسة وعلوم ورياضي

وكيمياء وفيزياء . • إلخ \_ محققًا الفائدة لأنه يعين الناس على تحقيق المنهج الربانى ولا يفتنهم عن الآخرة . وإلا فإنه \_ هو ذاته \_ يصبح علمًا ضارًا إذا استخدم فى تزيين الحياة الدنيا بحيث تفتن الناس عن عبادة ربهم الحق، وتنسيهم ثواب الله وعقابه، وتغرقهم فى ضلال الشهوات .

وهذا العلم النافع ينفرد به الأنبياء والرسل لأنهم يتلقونه تلقيًا مباشرًا من الله سبحانه وتعالى عن طريق الوحى، ويؤمنون به إلى درجة اليقين، ثم يدعون الناس إلى الإيمان به لتصلح دنياهم وآخرتهم.

أما الدعاة الآخـرون و «المصلحون»، الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخـر، فإنهم يرفضون هذا العلم النافع ابتداء، فكيف يعلمونه للناس؟ ويستنكفون عن عبادة الله فكيف يدعون إلى عبادته؟

وبالعلم النافع وحده صلحت أحوال الناس خلال التاريخ، واستخدم العلم الأرضى في ظله في نفع الناس وفي الخير. وبغير هذا العلم الذي تفرد به الأنبياء والرسل، ودعا به الدعاة المؤمنون من بعدهم - ظل العلم الأرضى ينفع ويضر، ويزداد ضرره على نفعه على مر الأجيال، حتى يصبح في الجاهلية المعاصرة كما نراه اليوم: أداة للإفساد والتدمير أكثر مما هو أداة للإصلاح والتعمير!

\* \* \*

# (٧) فضل الرسل على تقدم البشرية

حين نتحدث عن تقدم البشرية يتبادر إلى ذهن البعض منا ـ بتأثير الجاهلية المعاصرة ـ أننا سنتحدث عن التقدم المادى من سيارات وطائرات وما إليها من الوسائل والأدوات . . !

ولا ينبغي أن يظن هذا الظن من ينظر إلى الأمور نظرة عميقة ونظرة جادة!

فالتقدم المادى جانب من التقدم البشرى، نعم، مهم وضرورى، ولكنه ليس هو الذى يضع الإنسان فى مكانه من سلم الرقى «الإنسانى». إنما الذى يضعه فى ذلك المكان هو مقدار ما يشتمل عليه من القيم والمبادئ «الإنسانية» تصوراً وسلوكا، وفكراً ومشاعر. ولنعقد موازنة سريعة تحسم لنا الحكم فى هذه القضية: هل مجتمع الصحابة رضوان الله عليهم أفضل فى المقياس الإنسانى أم المجتمع الغربى المعاصر بما يعج به من مفاسد ومظالم واضطرابات وانحرافات؟

أيهما أقرب إلى صورة الإنسان «في أحسن تـقويم» كما خلقه الله وكما أراده أن يكون: ﴿ لَقَدْ خُلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ۞ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ۞ إِلاَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ [التين: ٤- ٢].

أيها أحب إلى الله وأحب إليك: ذلك الصحابي الجليل في تقواه وورعه، وصدقه، وأمانته، ونظافة سلوكه ونظافة مشاعره، وعدله واستقامته، وتواضعه لله عز وجل مع ترفعه عن السفاسف والدنايا، وشجاعته في الحق، وحرصه على الموت في سبيل الله والعقيدة التي يعتنقها، وفي سبيل تحرير الناس من عبادة العباد وعبادة الشهوات إلى عبادة الله الواحد بلا شريك. . أم ذلك الغربي المنتفش بما لديه من علم ظاهري، المتجبر في الأرض بما لديه من إمكانات مادية، الهابط في حمأة الشهوات، المتردي في تعامله مع نفسه وتعامله مع الآخرين إلى عالم الحيوان: ﴿ ثُمَّ الشهوات، المتردي في تعامله مع نفسه وتعامله مع الآخرين إلى عالم الحيوان: ﴿ ثُمَّ الشهوات، المتردي في التين: ٥].

حقيقة أن المسلمين بعد أن استقر لهم أمر الدين، ومكنوا في الأرض قاموا يسعون إلى تحصيل العلم الأرضى والتقدم المادى، وبلغوا فيه شأوًا لم يبلغه غيرهم في وقتهم، شعورًا منهم بأن هذا واجب عليهم للقيام بعمارة الأرض بالحق كما أمرهم الله. ولكن ظل المقياس الذي يقيسون به حياتهم هو المقياس «الإنساني» لا

المقياس المادى. المقياس الذى وضعه الله العليم الحكيم لتقويم «الإنسان»، لكى يكون «في أحسن تقويم» منفردًا بين خلق الله بالخلافة في الأرض وحمل الأمانة الكبري التي أشفقت من حملها السماوات والأرض والجبال: ﴿وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٠].

فحين نتحدث عن تقدم البشرية فإنما نتحدث عن تلك القيم والمبادئ التي تجعل من الإنسان إنسانًا بـصرف النظر عن حظه من التقدم المادى: كيف يتعامل مع ربه؟ كيف يتعامل مع الآخرين؟

وفى هذا المجال \_ وهو مجال الحياة الأصيل فى الحقيقة \_ نجد أن الفضل الأكبر هو للأنبياء والرسل قبل كل الخلق، لأنهم هم \_ بما أوحى إليهم ربهم، وبما جاهدوا فى سبيل الله \_ هم الذين قرروا تلك المبادئ والقيم فى واقع الأرض، وجعلوها حقيقة واقعة فى عهدهم، وتراثًا يُتَنَاقل من بعدهم.

ونستطيع أن نقول في اطمئنان إن كل ما عرفته البشرية من خير حقيقى مرجعه إلى الوحى الرباني الذي حمله السرسل ودعوا إليه، ووثقوا وجوده الواقعى في الأرض بجهادهم، وإن كل ما أصاب البشرية من شر كان سببه الانحراف عن تعاليم الرسل وعدم الاقتداء بهم. وحين يختلط الحق بالباطل كما هو اليوم، ويختلط الخير بالشر كما يحدث في كل جاهلية، يكون ما بقى من الخيسر في الأرض \_ أيًا كان مقداره \_ راجعًا إلى الأنبياء والرسل، وما فيها من الشر راجعًا إلى الانبياء والرسل، وما فيها من الشر راجعًا إلى الناس.

إن كل ما تتشدق به البشرية اليوم من الحق والعدل والحرية والإخاء والمساواة مستمد \_ في أصله \_ من تعاليم الرسل، مع فارق واحد: أنه كان على يد الرسل حقيقة واقعة، ربوا عليها أتباعهم، وجعلوها سلوكًا واقعيًا في حياتهم، وهي على يد الأفّاقين اليوم كلام جميل يخدع به الناس دون أن يكون له رصيد من الواقع!

وإن الفترات المشرقة في تاريخ البشرية كله هي الفترات التي سادت فيها تعاليم الرسل وكانت واقعًا يعاش بالفعل ولا يكتفي بأن يردد بالقول.

وتلك الفترات هي فترات الحضارة الحقيقية والمدنية الفاضلة، وما عداها فهو حضارات جاهلية زائفة، يختلط فيها الخير بالشر، ثم يظل الشر يتزايد حتى يصبح

هو الغالب على حياة الناس، ويظل يأكل ما بقى من خيـر متضائل حتى ينهار البناء كله على من فيه كما يوشك أن يحدث اليوم.

ولن ينقف البشرية من الدمار اليوم - ولا في أي يوم - إلا أن تعود إلى تعاليم الرسل تطبقها في واقع حياتها، وإلا أن تعود مسلمة إلى ربها: ﴿إِنَّ اللّهِ عِندَ اللّهِ الرسلامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

\* \* \*

## (٨) مهمة التعليم الأساسية

إن مهمة التعليم الأسماسية هي تربية الناس على تلك القيم والمبادئ التي جاء الرسل ليحققوها في واقع الأرض، قبل أن تكون هم إعطاء المعلومات وتكثيفها في أذهان الناس.

إن البشرية لا تتقدم بحشو المعلومات في أذهان الناس، ولا بتحويل هذه المعلومات إلى سيارات وطائرات، وأدوات للمتاع الأرضى، أو إلى قنابل ومدمرات!

إنما تتقدَّم ـ كما رأينا في الفقرة السابقة ونحن نتحدث عن فضل الرسل على تقدم البشرية ـ بالقيم والمبادئ «الإنسانية»، على أن تكون واقعًا عمليًا لا كلمات تلاك في الأفواه بغير رصيد من الواقع.

والسبيل إلى بذر تلك القيم والمبادئ هو التعليم(١).

وكما كان الرسول عليه هو المعلم الأول، بعد الله سبحانه وتعالى: ﴿ الّذِي عَلّم بِالْقَلَمِ ٤ عَلّم الإنسانَ مَا لَم يَعْلَم ﴾ وكان هو المربى الأكمل، فمهمة المعلم كذلك أن يكون هو القدوة لتلاميذه فيما يربيهم عليه من مكارم الأخلاق وأن يهتم بتربيتهم عليها، ولا يكتفى بتلقينهم المعلومات وتدريبهم على الخبرات، فأيًا كانت قيمة تلك المعلومات والخبرات فهى وحدها لا تصنع «إنسانًا» ولا تحرك البشرية إلى عمل واحد من أعمال الخير. إنما الذي يحركها إلى عمل الخير هو إيمانها بالقيم العليا والمبادئ الإنسانية. والمدفع هو المدفع، ولكنه في يد المؤمن أداة لتسمكين الحق في الأرض وإقامة العدل الرباني في حياة الناس، بينما هو في يد الكافر أداة للبغى والظلم والطغيان في الأرض بغير الحق. وكذلك كل ثمار «التقدم العلمي» هي أدوات يمكن استخدامها للشر. والذي يحدد وجهتها وغايتها هو القيم الكامئة في قلب من يستخدمها.

من أجل ذلك كانت المهمة الأولى للتعليم - قبل إعطاء المعلومات وتكوين

<sup>(</sup>۱) التعليم في المصطلح الإسلامي يعنى التربية أساسًا، ويشمل المعلومات كذلك، وليس مقصورًا على إعطاء المعلومات والخيرات كيما هو الشائع في كلام «التربويين» اليوم. ودليل ذلك من القرآن قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ رَّبِ زِدْنِي عَلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]. ومن الحديث قوله عَيِّاتُهُم: «وأعوذُ بك من علم لا ينفُع» أي لا يقرَّب من الله.

الخسبرات \_ هي تكوين هـذا القلب الذي سيـسـتخـدم المعلومـات والخبـرات، لكي يستخدمها للخير لا للشر، يستخدمها لنفع البشرية لا لضررها.

وتكوين القلب إنما يكون بتأديب بأدب النبوة، فذلك هو السبيل إلى الارتفاع به حتى يصبح (في أحسن تقويم)، إذ الأنبياء \_ وإمامهم رسول الله عليه الله على الأمانة الخلق، وهم القدوة في مكارم لأخلاق. فإذا تأدب الإنسان بأدبهم في الأمانة والصدق، والاستقامة والعدل، ونظافة الظاهر والباطن، المستمدة كلها من تقوى الله وخمشيته، فقد تجمع له الحُلُق الفاضل، وتحققت به الغاية التي سعى الرسل لتحقيقها. ومن ثم صار «إنسانًا صالحًا» كما يريده الله، وتحقق به وعد الله في الدنيا والاخرة: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمنُوا منكُم وعَملُوا الصَّالِحَات لَيستَخْلفَنَّهُم في الأرْضِ كَما اسْتَخْلفَ الذينَ مِن قَبلَهِم ولَيُمكنَنَ لَهُم دينهُم الذي ارتضَى لَهُم ولَيبلَدلنَهم مِن بَعْد خَوْفهم أَمنًا يَعْبُدُونَنِي لا يُشُوكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [النور:٥٥].

﴿ الَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الأَمُورِ ﴾ [الحج: ٤١].

﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ [الأنبياء: ٥٠٠].

وبعبارة أخرى فإن مهمة التعليم الأساسية هي تكوين الإنسان العابد لله، بالمعنى الواسع الشامل للعبادة، الذي يشمل الاعتقاد والعمل. يشمل شعائر التعبد وعمل الصالحات والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وهذا الإنسان العابد لله بالمعنى الشامل للعبادة \_ هو الذي يقيم المدنية الفاضلة. هو الذي يعمر الأرض بمقتضى المنهج الرباني. هو الذي يقيم المعدل الرباني بين الناس. هو الذي ينتصر للحق. هو الذي يجاهد في سبيل تحقيق المثل العليا، وتحويلها إلى واقع حي ملموس.

\* \* \*

### (٩) جناية النزعة المادية الإلحادية

إِنَّ الجناية الكبرى للنزعة المادية الإلحادية الشائعة اليوم في الجاهلية المعاصرة هي حرمانها للبشرية من الاهتداء بالمنهج الرباني والاقتداء بهدى النبوة. ﴿ وَجَعَلُوا لِلّهِ أَندَادًا لِيُضِلُّوا عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّارِ ﴾ [إبراهيم: ٣٠].

لقد قطعت تلك المادية الملحدة ما بين الناس وبين الله: ﴿ وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَئِكَ لَهُمُ اللَّهُ مَنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَئِكَ لَهُمُ اللَّهُ مَنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَئِكَ لَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ مَا أَلَدًا وَ الرعد: ٢٥].

وأوصدت قلوبهم عن الاستماع لوحى الله، بل أنكرت الرسالات والرسل المسلم ال

واستكبروا في الأرض بغير الحقِّ واستنكفوا عن عبادة الله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلاَّ كَبْرٌ مَّا هُم بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمَيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [غافر: ٥٦].

وماذا كانت نتيجة ذلك الاستكبار بالباطل، والبعد عن هداية الله؟

كانت النتيجة أن الشيطان أصبح هو المعبود في الأرض بدلاً من الله!

إنّ دعاة المادية الملحدة قد أوهموا الناس أن الإنسان حين يُلقى عنه عبادة الله سيصبح سيد نفسه، ويصبح هو الله! (نستغفر الله)(١) فماذا صار في الحقيقة؟

صار الناس عبيدًا للطغاة بصورة لم يشهدها التاريخ، سواء طغاة الرأسمالية في الغرب أو طغاة الشيوعية التي قامت في الشرق.

<sup>(</sup>۱) يقول أحد كتابهم الملحدين \_ وهو جوليان هكسلى \_ في كتاب «الإنسان في العالم الحديث»: «لقد تعلم الإنسان وأصبح مسيطراً على البيئة ولم يعد جاهلاً بالكون ولا عاجزاً عن السيطرة على طاقاته كما كان من قبل، ومن ثم فقد آن للإنسان أن يأخذ على عاتق نفسه ما كان يلقيه من قبل \_ في عصر الجهل والعجز \_ على عاتق الله، ويصبح هو الله»! وهذا مصداق قوله تعالى: ﴿ كَلاّ إِنْ الإنسانُ لَيطَعْيٰ ① أَنْ رَأَهُ استَغْنَى ﴾ [العلق: ٢، ٧].

وصار الناس عبيدًا للآلة، هي التي تحركهم وتسييرهم وتكيُّف أفكارهم ومشاعرهم.

وصار الناس عبيدًا للشهوات، تملكهم ولا يملكونها، وتدمر حياتهم ولا يستطيعون استنقاذ أنفسهم منها: سواء شهوة الجنس أو الخمر أو المال أو السلطان!

وبعبارة موجزة أصبح الإنسان ـ كما قلنا ـ عبدًا للشيطان!

فأين هي الكرامة التي استمتع بها الإنسان حين نزع عنه العبودية لله؟!

إن العبودية لله هي التي تمنح الإنسان كرامته وعزته ورفعته وحريته، لانها عبودية كريمـة لإله كريم هو الذي تفـضل على الإنسان بالكـرامة: ﴿ وَلَقَـدُ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَشِيرٍ مِّمَنْ خَلَقْنَا تَفْضيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٠].

وهو الذي منح المؤمنين به العزة: ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وُمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨].

وبث فيهم الاستعلاء بالإيمان: ﴿ وَلا تَهِنُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّوْمنينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩].

وحررهم ـ بالإيمان به والعبودية له وحده ـ من الذلة لبشر مثلهم أيًا كـان وضعه في الأرض، أو لقوة أو لجاه أو لسلطان!

فما الذي منحهم إلههم الجديد حين عبدوه من دون الله؟!

منحهم الذلة للطغاة والعبودية للشهوات..

إنه على قدر الإله الذى يعبده الإنسان يكون موضع الإنسان ذاته! فحين يعبد الله الحق يكون في موضع الحرامة والرفعة، وحين يعبد آلهة من دونه يكون في موضع الذلة والهوان..

ومن ناحية أخرى كيف صار الإنسان حين ابتعد عن المنهج الرباني الذي هدت النبوة إليه؟

كيف صارت أخلاقه، وكيف صارت أحواله؟

أما أحلاقه فيكفى شاهداً عليها تقطع روابط الناس، والعزلة الفردية الأنانية التى يعيشون بها، وغلبة المنافع المادية عليهم - أفراداً أو شعوبًا أو دولاً أو تكتلات - ولو خالفوا فى سبيل الوصول إليها كل القيم والمبادئ والأخلاق (وخذ قضايا الاستعمار والتمييز العنصرى نماذج «للأخلاق» المعاصرة، وخذ كذلك قضية فلسطين!) كما يكفى شاهداً عليها التبذل المسف فى الإباحية الجنسية التى تباح فيها الأعراض وتختلط فيها الأنساب. وتموت فيها النخوة بالصدور، وينقلب فيها الإنسان كالحيوان المسعور.

وأما أحواله فيكفى شـاهدًا عليها الاضطرابات النفسية والعـصبية والجنون والقلق والانتحار، ومحاولة الهروب من الواقع بالإدمان على المسكرات والمخدرات.

ويكفى شاهدًا عليها معدل انتشار الجريمة، وهو معدل يتزايد باستمرار، ويقل بتزايده أمن الناس وطمأنينتهم وشعورهم بالاستقرار.

ويكفى شاهدًا عليها الظلم السياسى والاقتصادى والاجتماعى الواقع على جمهرة أهل الأرض، تحت أسماء براقة من الديمقراطية والاشتراكية والعدالة والحرية والإخاء والمساواة!

وأخيرًا يكفى شاهدًا عليها شبح الجوع الذي يخيم على أرجاء واسعة من الأرض، وشبح الحرب والدمار الذي يخيم على الأرض كلها بلا استثناء.

تلك هي حصيلة التخلي عن منهج الله، والابتعاد عن هدى النبوة الذي أرسلت به من عند الله.

وتلك هي جناية المادية الملحدة على البشرية، حين قطعت ما بينها وبين ربها وأوصدت في وجهها طريق الهداية الربانية وصدتها عن الاهتداء بالهداة الحقيقيين الذين يحملون العلم النافع ويهدونه إلى البشرية، ويقودونها به في طريق الصلاح الحقيقي، الذي يصلح الأمور في واقع الأرض ويؤدى في الآخرة إلى رضوان الله والنجاة من النار..

### (١٠) صفات الرسل

#### ۱ ـ بشریتهم:

كل الرسل الذين أرسلوا من عند الله لـلناس كانوا بشـرًا، وكانوا ينطقـون بلغة أقوامهم الذين أرسلوا إليهم.

ولله في ذلك حكمة كانت تخفى على الجاهليات التي بُعِث إليها أولئك الرسل ولكنها لا تخفى على من يتدبر الأمر ببصيرة.

لقد كانت الجاهليات تأخذ الأمر من جانب التكذيب لا من جانب التصديق. ولذلك كانت الحكمة تخفى عليها!

كانوا يكذّبون ابتداءً بالوحى، ويعتبرونه شيئًا غير قابل للتصديق! ثم يبنون على ذلك تصورات خاطئة من عند أنفسهم. كانوا يقولون: إنه لا يمكن أصلاً أن يوحي الله إلى واحد من البشر بشىء! ذلك أن تصورهم لقدرة الله ناقص ومحدود: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِّن شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٩١].

وتصورهم كذلك للطاقة البشرية محصور في نطاق ذواتهم فحسب. ولما كانوا هم لا يتلقون وحيًا ولا يخطر في بالهم أن يتلقوا شيئًا من الوحى قط، فهم يقيسون كل البشر على أنفسهم، فيقولون: إنه لا يمكن أن يتنزل الوحي على أي واحد من البشر على الإطلاق! ﴿ وَمَا مَنعَ النَّاسُ أَن يُؤُمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَىٰ إِلا أَن قَالُوا أَبعَثُ اللهُ بَشَرًا رَسُولاً (١) ﴾ [الإسراء: ٩٤].

﴿ وَعَجِبُوا أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ (٢) ﴾ [ص: ٤].

ثم يرتبون على هذه الاستحالة تصورًا آخـر خاطئًا، فيقـولون: إنه إذا كان الله يريد فعلاً أن يصنع هذه العجيبـة الخارقة وهي تنزيل الوحي، فلابد أن يكون كل ما

<sup>(</sup>۱) من العجيب الذى يلفت النظر أن هذه التسصورات الجاهلية ما تزال تتردد بذاتها في كل جاهلية حتى جاهلية القرن العشرين ا

 <sup>(</sup>٢) ذلك بالإضافة إلى الحسد الشخصى: ﴿ أَوْلُقِيَ الذَكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْفِنَا بَلْ هُوَ كَذَابٌ أَشِرٌ ﴾ [القمر: ٢٥].
 ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُولِ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلِ مِنَ الْقَرْاتِينَ عَظِيمٍ ﴾ [الزخرف: ٣١].

يتعلى بهذه الظاهرة عجيبًا وخارجًا عن تصور البشر. ومن ثم فلا يجوز \_ فى نظرهم \_ أن يتنزل هذا الوحى على واحد من البشر لأن الكيان البشرى شىء عادى ومألوف، فلا يتناسب معه ذلك الشىء غير المألوف وهو الوحى! إنما الذى يتناسب معه \_ فى وهمهم \_ هو عجيبة أخرى خارقة، هى نزول ملك من السماء يتنزل عليه الوحى، أو \_ فى القليل \_ يكون مع الرسول الذى يتنزل عليه الوحى ﴿ فَقَالَ الْمَلأَ اللَّهُ اللَّهُ مُلْكُمْ يُرِيدُ أَن يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لأَنزَلَ مَلائكَةً مَّا سَمعْنَا بهذا في آبائنا الأولينَ ﴾ [المؤمنون: ٢٤].

﴿ وَقَالُوا لَوْ لا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ﴾ [الأنعام: ٨].

﴿ وَقَالُوا مَا لِهَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الأَسْوَاقِ لَوْلا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذيراً ﴾ [الفرقان: ٧].

وهكذا نرى ضلال الجاهليات من خلال تصوراتها الضالة عن قدرة الله وحدود الطاقة البشرية، يعميها عن حكمة إرسال الرسل من البشر دون الملائكة. . ولو قدروا الله حق قدره وعرفوا أن قدرة الله ليست محدودة بحدود تصورهم الضيق، وإنما هي قدرة بغير حدود: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [النور: 20].

ولو عرفوا أن الطاقة البشرية ليست محصورة في نطاق ذواتهم ولا في نطاق علمهم، وأن هناك جوانب من النفس البشرية تخفى على العلم وإن بدت آثارها واضحة كظاهرة التفكير والتذكر<sup>(۲)</sup>، وجوانب أخرى أشد خفاء لا يكاد الإنسان يعرف لها كنهًا كظاهرة التخاطر عن بُعد<sup>(۳)</sup>، وأن الله يصطفى أفرادًا من البشر فيمنحهم القدرة على تلقى الوحى بأجهزة خاصة في داخل نفوسهم دون أن يخرجهم ذلك عن حدود بشريتهم. لو عرفوا ذلك كله ما عجبوا أن جاءهم منذر منهم، وما استنكروا هذا الاستنكار فقالوا: أبعث الله بشرًا رسولاً؟! وما طلبوا هذا الطلب الساذج: لولا أنزل عليه ملك؟!

لقد غفلوا في طلبهم ذلك عن عدة أشياء:

<sup>(</sup>١) قوم نوح عليه السلام.

<sup>(</sup>٢) لا يعرف العلم كيف تتم عملية التفكير ولا عملية التذكر مع أنها تحدث في كل يوم وكل ساعة.

<sup>(</sup>٣) أى تبادل الخسواطر أو الأحاسيس عن بعد، أو الإحساس مقدمًا بنان شيئًا سيقع أو أن شخصًا سيحضر. وهناك شواهد يومية تقع في حياة الناس تؤكد وجود هذه الظاهرة.

- (أ) أن الملائكة لا يمشون في الأرض مطمئنين كالبشر، لأنهم لم يخلقوا لسكني الأرض! ﴿ وَمَا مَنْعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَىٰ إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَراً وَسُولاً ﴿ وَمَا مَنْعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَىٰ إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَراً وَسُولاً ﴿ وَمَا مَنْعَ النَّاسِ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ مَنْ مُطْمَئِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم مِّنَ وَسُولاً ﴾ [الإسراء: ٩٤، ٩٥].
- (ب) أن الملك لو نزل على الأرض فلابد له أن يتخذ صورة البسر، عندئذ لا يستطيعون أن يتعرفوا على حقيقته الملائكية، ولا أن يميزوا بينه وبين سائر البسر: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٩].
- (ج) أن من سنة الله حين تكذب الجاهلية رسولها وتصر على التكذيب بعد نزول الآية التي يطلبونها لكي يتأكدوا من صدق رسولهم، فإن الله ينزل الملائكة عندئذ، ولكنه ينزلهم بأمر معين هو التدمير الفورى على أولئك الكافرين: ﴿وَقَالُوا لَوْلا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَّقُصْمِي الأَمْرُ ثُمَّ لا يُنظَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٨].
- ﴿ يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلائِكَةَ لا بُشْرَىٰ يَوْمَئِذ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا مَّحْجُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٢].
- (د) أن الحكمة منتفية تمامًا في جعل الرسول من غير البشر أنفسهم، إن الرسول لا يأتي للتبليغ فقط، أي إنه لا يأتي ليبلغ الناس أمرًا معينًا من عند الله ثم يمضى. وإنما يمكث مع الناس حتى يربى فئة منهم على الحق يكون هو بذاته القدوة العملية لهم، ويكونون هم بدورهم قدوة للناس: ﴿ لِيكُونَ الرسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [الحج: ٧٨].

فأين تتحقق القدوة إذا كان الرسول من غير البشر؟! ألا يقول الناس يومئذ: هذا ملك ونحن بشرا لنا أجساد ونزعات وشهوات!؟ بلى! سيقولون! وسيمتنعون عن الالتزام بأمر ربهم بحجة أن هذا الالتزام ليس في وسع البشر ولا هو من شأنهم إنما هو من شأن الملائكة الذين لا يسكنون هذه الأرض، ولا يحسون بشقلة الأرض تشدهم عن طريق الرغبات والشهوات! وعندئذ سيقولون: كيف يرسل الله إلينا ملكا ويطلب منا الاقتداء به في أعماله! أفلا يرسل إلينا بشرًا مثلنا، يحس كما نحس، ويفكر كما نفكر، ويشعر بضروراتنا وبحدود طاقتنا؟!

وتلك هى الحكمة الكبرى من إرسال الرسل بشراً، يأكلون الطعام ويمشون فى الأسواق، حتى لا يقف اختلاف الجنس حائلاً بين الناس وبين الاقتداء برسولهم فيما يفعل وما يقول، وحتى تتمثل الأسوة للبشر فى واحد من جنسهم، له ذات تركيبهم، وذات مطالبهم، وذات ضروراتهم البشرية من طعام وشراب وملبس ومسكن. . إلخ.

حقيقة إن الرسل \_ إذ يصطفيهم الله ليبعثهم إلى الناس \_ يصوغهم صياغة خاصة تتناسب مع هذا الأمر العظيم، وتكون لهم طاقات تفوق طاقات البشر العاديين، فضلاً عن أن نزول الوحى إليهم واتصالهم المباشر بالله عن طريق الوحى يعمق فى نفوسهم معانى لا يمكن أن تبلغ ذلك المدى عند البشر العاديين.

نعم، ولكن هذه خصوصيات يختص الله بها رسله ولا يكلف البشر أن يصلوا اليها، لأنهم لا يستطيعون الوصول إليها بجهدهم البشري! ولكن المهم في الأمر أن صفة البشرية لا تفارق الرسول: ﴿قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إِلاَّ بَشَراً رَّسُولاً ﴾ [الإسراء: ٩٦].

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَّتْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠].

ومن ثم فالقدوة فيه متمثلة فيما ليس من خصوصيات الرسل وهذا هو الذي يكلف الله به عباده: ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ واسْمَعُوا وَأَطِيعُوا ﴾ [التغابن: ١٦].

﴿ لا يُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

أى أن كل التكاليف التى كلف الله بها البشـر هى فى حدود طاقتهم لأنَّ الله لا يكلّف النفوس فوق وسعها، وهو العليم بحقيقة طاقتها.

أما حكمة إرسال الرسل بلغات أقوامهم فهى واضحة بلا شك: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رُّسُول إِلاَّ بلسَان قَوْمه ليبيّنَ لَهُمْ ﴾ [إبراهيم: ٤].

#### ٧ عصمتهم:

الرسل معمصومون فيما يبلُّغون عن الله. فهم لا يخطشون في التبليغ عن الله،

ولا يخطئون في تنفيذ ما أوحى الله به إليهم. عصمهم الله من الخطأ في هذه وتلك (وذلك من خصوصياتهم).

أولاً: لأن الأمر لا يستقيم إذا أخطأ الرسول في التبليغ عن الله، إذ ليس لذلك إلا إحدى نتيجتين \_ كلتاهما خارجة عن التصور: إما أن يسكت الوحى عن تصحيح الخطأ، ومعنى ذلك أن الله سبحانه وتعالى أراد أن يبلغ الناس أمراً معينًا ثم رضى جل جلاله أن يبلغ عنه غير ذلك الأمر.. وهذا لا يجوز في حق الله تبارك وتعالى.

وإما أن يتنزل الوحى بالتصحيح، فيعود الرسول فيقول للناس: إن الله أمرنى أن أبلغكم كذا وكذا، ولكنى أخطأت في التبليغ، وإليكم الآن تصحيح البلاغ! وينتج عن ذلك لا محالة أن يفقد الناس الثقة فيما يبلغهم إياه الرسول عن ربه لأن احتمال الخطأ في التبليغ قائم في أذهانهم.

وكلا هذين الأمرين خارج عن التصور لأنه يتنافى مع الحق الذى يتنزل به الوحى، ومع التوقير والتعظيم اللازمين لكلام الله سيجانه وتعالى، ومع وجوب الطاعة للرسل صلوات الله وسلامه عليهم: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُول إِلاَّ لِيطَاع بِإِذْنِ الله ﴾ [النساء: ٦٤].

ثانيًا: ولا يستقيم الأمر كذلك إذا أخطأ الرسول في تنفيذ ما أوحى الله به إليه ؛ لأن القدوة تنتفى يومئذ، ويضطرب الأمر في نفوس الأتباع الذين اتبعوا الرسل فلا يعرفون أي طريق يسلكون. وفضلاً عن ذلك تذهب جدية الأمر من مشاعرهم. فللفروض في الشخص المؤمن أن يجتهد في اتباع ما أنزل الله قدر جهده ليكون أقرب إلى الصواب. فإذا كان السقدوة أمامه \_ وهو الرسول \_ يخطئ في التنفيذ، فسوف يحس هو أنه في حلٍ من أن يخطئ ا وليس عليه أن يتحرى الصواب، فهو ليس أفضل من الرسول المؤيد بالوحى، وعندئذ ينفرط عقد الأمر ولا يعود للدين ما أراده الله له من تعظيم في نفوس المؤمنين.

حقًا قد يحدث في تصرفات الرسل الشخصية \_ في غير ما يتعلق بالوحى \_ أو في اجتهاداتهم الشخصية ما يستوجب التصحيح أو التعديل من قبل الله سبحانه وتعالى، كما وقع لنبى الله داود حين حكم لأحد الخصمين قبل أن يستمع لقول الخصم الآخر:

﴿ وَهَلْ أَتَاكَ نَبَأُ الْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الْمحْرَابِ (٣) إِذْ دَخَلُوا عَلَىٰ دَاوُودَ فَفَزِعَ مِنْهُمْ فَالُوا لا تَخَفْ خَصْمَان بَغَىٰ بَعْضُنَا عَلَىٰ بَعْضِ فَاحْكُم بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلا تُشْطَطْ وَاهْدَنَا إِلَىٰ فَالُوا لا تَخَفُ خَصْمَان بَغَىٰ بَعْضُنَا عَلَىٰ بَعْضِ فَاحْكُم بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلا تُشْطُطْ وَاهْدَنَا إِلَىٰ سَوَاء الصَّرَاط (٣٣) إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ تَسْعٌ وَتَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ فَقَالَ أَكُولُوا يَعْفَى الْخَلُوا وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ (٣٣) قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُؤال نَعْجَتَكَ إِلَىٰ نِعَاجِهُ وَإِنَّ كَثِيرًا مَنْ الْخُلَطَاء لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتَ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ ﴾ مَلَىٰ الله يَنْ الله يَنْ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتَ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ ﴾ [ص. ٢١- ٢٤].

وكما وقع من عبوس الرسول عليه في وجه ابن أم مكتوم إذ جاءه يطلب الإسلام والاستماع إلى كلام الله، والرسول عليه الله مشغول عنه يرجو إسلام أبى جمهل عمرو بن هشام، فلما ألح عليه ابن أم مكتوم تضايق عليها وعبس في وجهه:

﴿ عَبَسَ وَتُولَىٰ ۞ أَن جَاءَهُ الأَعْمَىٰ ۞ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَهُ يَزَكَّىٰ ۞ أَوْ يَذَكَّرُ فَتَنفَعُهُ الذَّكْرَىٰ ۞ أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَىٰ ۞ فَأَنتَ لَهُ تَصَدَّىٰ ۞ وَمَا عَلَيْكَ أَلاَّ يَزَكَّىٰ ۞ وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ۚ ۞ وَهُو يَخْشَىٰ ۞ فَأَنتَ عَنْهُ تَلَهَّىٰ ۞ كَلاَّ إِنَّهَا تَدْكِرَةً ﴾ وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ۞ وَهُو يَخْشَىٰ ۞ فَأَنتَ عَنْهُ تَلَهَّىٰ ۞ كَلاَّ إِنَّهَا تَدْكِرَةً ﴾ [عبس: ١- ١١].

أو كاجتهاده عليه الصلاة والسلام في أمر الأسرى في وقعة بدر، إذ قبل مبدأ أخذ الفداء من الأسرى بدلاً من قتلهم كما اقترح عليه عمر بن الخطاب رضى الله عنه فنزل الوحى مؤيدًا لرأى عمر:

﴿ مَا كَانَ لَنبِي أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَىٰ حَتَىٰ يُثْخِنَ فِي الْأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ آَلَ لَوُلا كَتَابٌ مَنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فيما أَخَدْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آَلُهُ عَنْمُتُمْ حَلالًا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آَلُهُ عَنْمُتُمْ حَلالًا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٧٧- ٢٩].

ومثل هذه الأشياء لا تقدح في عصمة الأنبياء عليهم صلوات الله وسلامه. بل هي أقرب لتوكيد بشريتهم. فهم بشر عرضة للخطأ في التصرفات الشخصية والاجتهادات الشخصية، ولكنهم معصومون من الخطأ فيما يتعلق بالوحي تبليعًا أو تنفيذًا. وهذا يجعلهم أقرب للقدوة والأسوة، فلو أنهم أصبحوا بعد بعثتهم نوعًا آخر من الخلق غير بقية البشر، لا يقع في تصرفاتهم كلها ما يقع للبشر العادين؛

لأصبحت القدوة بهم عسيرة، ولقال الناس لأنفسهم: هؤلاء الرسل ليسوا مثلنا في أى شيء فكيف نقتدى بهم؟! ومن جهة أخرى يبقى الوحى ـ وما يتصرف به الرسل طبقًا للوحى ـ أمرًا قائمًا بذاته، لا ينتابه الخطأ ولا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه فتجب له الطاعة الكاملة: ﴿ وَالنَّجُمْ إِذَا هُوَىٰ ۞ مَا صَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غُوىٰ ۚ وَمَا غُوىٰ ﴾ [النجم: ١- ٤].

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [النساء: ٦٤].

### ٣ ـ مجال القدوة بهم:

يبعث الله رسله من صفوة خلقه، ويختارهم من ذوى الصفات التى تصلح للأسوة والقدوة، ذلك أن الرسل هم هداة البشرية، وهم معلموها ومربوها، وقادتها الذين يقودونها إلى الخير. فلزم من ذلك أن يكونوا هم بذواتهم القدوة في كل ما يدعون إليه من مكارم الأخلاق.

ولقد علم الله سبحانه وتعالى من طبيعة البشر، وهو خالقهم العليم بهم (١) أنه لا يكفى فى هدايتهم أن يسمعوا كلمة الحق تلقى إليهم. بل لابد أن يروها مجسدة فى كيان بشرى يتمثلها ويترجمها إلى واقع حى مشاهد وملموس، وعند ثذ تكون قريبة إلى حسهم، قريبة إلى وجدانهم، وتكون أيسر عليهم فى التحقيق وفى التطسق.

لذلك لا ينزل الله سبحانه وتعالى وحيه فى قراطيس يقرؤها الناس، وهو القادر سبحانه ـ لو شاء ـ أن ينزل على كل بشر قرطاسًا يقرؤه! وإنما ينزل كلماته على قلب بشر، يصنعه على عينه، ويمنحه من الصفات ما يجعله خير أداة لحملها، وخير نموذج لتقديمها للناس.

إن الله يدعو الناس بادئ ذى بدء إلى الإيمان به وحده بغير شريك، ويبعث الرسل ليقولوا للناس: ﴿ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَّهِ غَيْرُهُ ﴾ [هود: ٥٠، ٦١، ٨٤].

ثم يدعوهم إلى صورة معينة من العبادة تتمثل في شعائر تعبدية وأوامر ونواه تنظم حياة البشر على الأرض، وتقيم بينهم العدل الرباني الذي ينبغي أن تقوم عليه

<sup>(</sup>١) ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الملك: ١٤].

حياتهم: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقَسْط ﴾ [الحديد: ٢٥].

ويرى الناس الإيمان المطلوب \_ أول ما يرونه \_ متمثلاً في سلوك الرسول الذي يدعوهم إليه، فهم يرونه يدعو إلى عبادة الله الواحد غير مستند إلى جاه أو سلطان، بل متحديًا بدعوته كل جاه أو سلطان!

إنه يجىء والملأ مستكبرون في الأرض بغير الحق، يستعبدون الناس بغير سلطان شرعى، لأنهم لا يحكمون بما أنزل الله، فيعلن كلمته البسيطة التي تدوى في آذان الملأ كالصيحة المدوية: (اعبدوا الله ما لَكُم مِن إله غَيْرُهُ). ويدرك الملأ على الفور أن هذه الكلمة البسيطة، المدوية في ذات الوقت، معنّاها تنحيتهم عن سلطتهم الطاغية التي يستعبدون بها الناس، ورد العبودية لله وحده، يستوى في ذلك الملأ والمستضعفون على حد سواء!

ولا يسلم الملأ ما فى أيديهم من السلطة الغاشمة بسهولة! بل يقومون يتحدّون الرسول ويناوثونه ويناصبونه العداء، ويرى الناس الرسول المرسل إليهم يقف وحده إزاء السلطان الغاشم لا يستند إلى شيء من قوى الأرض، بل يستند إلى الله تعالى، إنه يحقق معنى الإيمان بالله فى صورة ملموسة مشهودة، لا فى صورة كلمات تنطق بها الأفواه أو شعارات معلقة فى الفضاء!

ويشتد الأذى بالرسول من اضطهاد الملأ الواقع عليه، فلا يلجأ إلى مداهنة القوم ولا ملاينتهم على حساب دينه وعقيدته. ويرى الناس مرة أخرى صورة واقعية لعمق الإيمان بالله. إنه ليس إيمانًا سطحيًا يتحطم تحت الضغط مهما اشتد، ولا إيمانًا وقتيًا يتبخر تحت وطأة الأحداث! إنما هو الإيمان الراسخ الذى يزداد عمقًا مع اشتداد الأحداث!

ويتعرض الرسول في كثير من الأحيان إلى التهديد بالنفى أو السجن أو القتل فلا يتزحزح عن موقفه الصلب، ولا تؤثر عليه كذلك المغريات التي يتعرض لها أحيانًا كوسيلة من وسائل الحرب ضد عقيدة التوحيد ودعاة التوحيد! ويلجأ الرسول إلى الله وحده يدعوه أن ينقذه مما يلقاه من عنت الجاهلية وينجيه من مكرهم وكيدهم. ومرة أخرى يرى الناس الصورة الحية للإيمان العميق كيف تكيف المشاعر وتوجه السلوك.

عندئذ لا يكون الإيمان دعوى، ولا صورة مبهمة غير متميزة الملامح. إنما يكون صورة واقعية ملموسة، يدرك الناس معناها الشعورى والسلوكى، ويقتدى بها المؤمنون الذين استجابوا لدعوة الإيمان.

ثم إن الله يطلب من الناس أخلاقًا معينة يتخلقون بها، وتجرى تعاملاتهم بمقتضاها. يطلب منهم الصدق والإخلاص والأمانة، والصبر والثبات والشجاعة، والكرم والمروءة والتحاب في الله، والبعد عن الفواحش والبغي والإثم. . ويحتاج ذلك كله إلى قدوة يقتدى بها الناس.

إن الناس قد يعرفون هذه المعانى كلها نظريًا، يعرفونها مما سمعوا عنها فى القصص أو قرءوا عنها فى التاريخ!.. ولكن ذلك وحده لا يحفزهم إلى الاقتداء بها والتخلق بما تقتضيه من أخلاق! إنما يحتاجون إلى أن يروها ممثلة أمام أعينهم فى واقع بشرى لتسهل عليهم القدوة وتكون قريبة المنال.

ويعلم الله من خلقه أنهم يحتاجون إلى ذلك، فيرسل إليهم الرسل نماذج حية لكل المعانى التى يريدها الله من خلقه. نماذج للصبر على الشدائد وتحمل الأذى فى سبيل الله. نماذج للشبات على الحق بأى ثمن ولو كان الثمن هو الحياة ذاتها أو هو الأمن والسلامة والاستقرار. نماذج للحب والمودة الصافية التى لا تطلب لذلك مقابلاً شخصيًا ولا منفعة قريبة. نماذج لاستقامة الطبع والصراحة وعدم المداراة فى الحق.

وباختصار: هم نماذج لكل حميد من الخلق وحميد من الخصال، والقدوة متمثلة في كل ما يصدر عنهم من أقوال أو أفعال.

ولكن الدعاة والمصلحين بالذات لهم في الأنبياء والرسل قدوة خاصة.

إن الدعاة هم روثة الأنبياء. وهم يتعرضون لكثير مما يتعرض له الرسل والأنبياء.

يتعرضون للأذى من المستكبرين في الأرض الذين يكرهون كلمة الحق لانها تكشف حقيقتهم للناس.

ويتعرضون للصد حتى من الجماهير التي قاموا لتخليصها من الذل والظلم والهوان. .

ويتعرضون لليأس من أن يكون جهادهم ذا ثمرة، أو أن يروا ثمرة جهادهم في عمرهم القصير المحدود.

لذلك يحتاج الدعاة بصفة خاصة أن يتأسوا بالأنبياء والرسل: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكُرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١].

ويحتاجون بصفة خاصة أن يتأسوا بهم فى الثبات والصبر والتحمل، والتوكل على الله وتفويض الأمر لله، فإن ذلك من ألزم مستلزماتهم فى جهدهم الشاق الذى يبذلونه فى سبيل الله.

والقرآن يوجه رسول الله عَيْنِهِمْ أَنْ يَقتدى بِالأنبياءُ والرسل مِن قبله: ﴿ أُولَفِكَ اللَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكَتَابَ وَالْحُكُمْ وَالنَّبُوَّةَ فَإِن يَكُفُرْ بِهَا هَؤُلاءِ فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بَكَافُرِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكُنُوبِ اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدُهْ ﴾ [الأنعام: ٨٩، ٩٠].

فكيف يكون حالنا نحن البشر العاديين؟ ألسنا أحوج إلى القدوة وأحوج إلى الالتزام؟

\* \* \*

## (١١) أولو العزم من الرسل

يقول الله سبحانه وتعالى مخاطبًا رسوله عَيَّا ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٣٥].

وواضح من الآية أن الصفة البارزة في أولئك الرسل أولى العزم هي الصبر، ذلك أنها هي الصفة التي يطلب الله عز وجل من رسوله الكريم عَلَيْكُم أن يستأسى بهم فيها من بين صفاتهم العديدة.

وكل الرسل \_ كما رأينا في الفقرة السابقة \_ ذوو صبر وثبات وتحمل. فلابد أن يكون اختصاص «أولى العزم» بهذا الوصف الذي وصفهم به الله في كتابه الكريم ناشئًا من زيادة في صفة الصبر عن الرسل العاديين، وقدرة فائقة على تحمل الشدائد، وثبات في مواجهة المواقف الصعبة التي مرت بهم في أثناء قيامهم بالدعوة إلى التوحيد.

وإذا كان الرسل جميعًا هم هداة البشرية وقادتها، وهم موضع القدوة والأسوة، فإن في حياة أولى العزم من الرسل عبرًا خاصة، لطول جهادهم، وكثرة المواقف الصعبة التي تعرضوا لها، وثباتهم في وجه العواصف المزلزلة التي تنخلع لها القلوب، واطمئنانهم إلى قدر الله ووعده بالنجاة والنصر. . ثم فيما حل بالمكذبين من أقوامهم من هلاك وتدمير.

إن الدعاة بصفة خاصة \_ كما قلنا في الفقرة السابقة \_ هم أولى الناس بأخذ العبرة من سير الرسل جميعًا. ولكنهم أجدر بأن يأخذوا العبرة من سير أولى العزم من الرسل، وعلى رأسهم محمد عليه الله ما من موقف يتعرضون له في دعوتهم إلا له مثيل أو شبيه في سيرهم. . ثم ينتصر الحق بعد الجهاد الطويل والجهد الشاق، وتذهب قوى الباطل بددًا ويبقى الحق راسخًا في الأرض يظلل الناس بظلاله الوارفة، وينعم الناس في ربوعه بالأمن، بعد أن يكون المجاهدون قد ضحوا في سبيله بأمنهم وراحتهم، وأموالهم وأنفسهم، يذهب منهم من ذهب شهيدًا في سبيل الله ويبقى منهم من يبقى شهيدًا للحق بصبره وثباته وتجرده لله: همن المُومنين رجالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللّه عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا

وإليك نبذة سريعة عن أربعة من أولئك الرسل الكرام من أولى العزم:

### ١ \_ نوح عليه السلام:

من أبرز أمثلة الصبر على مشاق الدعوة والصبر على صدود المدعوين نوح عليه السلام. فلقد لبث يدعو ما يقرب من ألف سنة دون أن يستجيب له من قومه إلا أفراد قليلون! وحتى ابنه لم يستجب إليه وغرق مع المغرقين! وكذلك امرأته! وإن من أشق الأمور على نفس الداعية أن يدعو دون أن يستجيب له الناس الذين يدعوهم إلى الخير وإلى النجاة، ولكن أشق من ذلك أن يأتى الصدود من قبل المقربين من الأهل، بما في ذلك الزوجة والولد، أقرب الناس إلى الإنسان، وأحراهم أن يكونوا أول المستجيبين.

ويقص القرآن الكريم علينا قصة نوح فى مواطن كثيرة بالإيجاز حينًا وبالإطناب حينًا آخر، ولكنها كلها تحمل العبرة لمن يتدبر القصة بقلب واع ولب متفتح، ففى قصص الأنبياء كما يقول القرآن: ﴿عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ ﴾ [يوسف: ١١١].

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِينِهِمْ أَلْفَ سَنَةً إِلاَّ خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالمُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٤].

واستمع إلى قصته مع قومه (في سورة نوح):

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ۚ ۚ ۚ قَالَ يَا قَوْمٍ إِنِّي لَكُمْ نَذيرٌ مُّبِينٌ ۚ ﴿ أَن اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطَيعُونَ ۚ ۚ يَغْفُو لَكُم مَن ذُنُوبِكُم وَيُؤَخِّرُكُم إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللّه إِذَا جَاءَ لاَ يُؤَخَّرُ لَوْ كُنتُم مَن ذُنُوبِكُم ويُؤخِّرُكُم إِلَىٰ أَجَل مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللّه إِذَا جَاءَ لاَ يُؤخَّرُ لَوْ كُنتُم مَن ذُنُوبِكُم ويَوْمُ ويَوْمَ لِنَا اللّه إِنَا عَلَم يَزِدُهُم دُعَاثِي إِلاَّ تَعْلَمُونَ ۚ فَى قَالَ رَبّ إِنّي دَعَوثته مَن اللّه عَلَم أَن وَاللّهُ وَلَا لَكُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا مَا لَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ لَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ف ماذا كانت نتيجة الدعوة المشابرة التى لا تفتر بالنهار ولا بالليل، وتأخل حينًا صورة الجهر وحينًا صورة السر؟! ﴿ قَالَ نُوحٌ رَّبٌ إِنَّهُمْ عَصُونِي وَاتَّبَعُوا مَن لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ خَسَارًا (٣) وَمَكَرُوا مَكْرًا كُبَّارًا (٣٢) وَقَالُوا لا تَذَرَنَّ

آلِهَتَكُمْ وَلا تَذَرُنُ وَدًّا وَلا سُواعًا وَلا يَغُوثُ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا (؟ وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيرًا ﴾ [نوح: ٢١- ٢٤].

لقد كان قبل بعثته نجارًا. وكان معروفًا في قومه بالأمانة والاستقامة والاجتهاد في الصنعة، فلما اختاره الله للرسالة اتبعه بعض المستضعفين من قومه ولكن الملأ ـ كما هي العادة ـ استكبروا وعصوا، وراحوا يجادلون ويكذبون.

كانت دعواهم فى التكذيب أنه بشر مـثلهم! ولو أراد الله أن يرسل إليهم رسولاً لانزل ملكًا من السماء، أمـا أن يرسل بشرًا مثلهم فأمر ـ فى دعواهـم ـ غير جائز! فهو إذن كاذب فى دعواه أنه رسول من عند اللـه، وما يريد بدعواه هذه إلا أن يتميز عليهم! فجزاؤه على ذلك أن يتهم بالجنون!

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمٍ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهِ غَيْرُهُ أَفَلا تَتَقُونَ ( ٢٣) فَقَالَ الْمَلَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ مَا هَذَا إِلاَّ بَشَرٌ مَثْلُكُمْ يُرِيدُ أَن يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَأَنزَلَ مَلائكَةً مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي آبَائِنَا الأَوَّلِينَ ( ٤٣) إِنْ هُو إِلاَّ رَجُلٌ بِهِ جِنَّةٌ فَتَرَبَّصُوا بِهِ حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ [المؤمنون: ٣٠- ٢٥].

ثم كان من دعواهم في التكذيب كذلك أن الذين اتبعوه ليسوا من علية القوم بل من أراذلهم (كما يسمونهم):

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِه إِنِّي لَكُمْ نَذيرٌ مُّبِينٌ (٢٥) أَن لاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم أَلِيم (٣٦) فَقَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ مَا نَرَاكَ إِلاَّ اللَّهَ إِنَّا مَثْلَنَا وَمَا نَرَكُ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَصْل إِلاَّ اللَّهَ إِنَّا وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَصْل إِللَّ اللَّذِينَ هُمْ أَرَادُلُنَا بَادِي الرَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَصْل إِللَّ اللَّذِينَ هُود: ٢٥ ـ ٢٧].

ثم طالبوه \_ زيادة في التعنت \_ أن يطرد أولئك الأراذل من صحبته إذا أرادهم أن يستمعوا إليه، وأن يعلن أنهم مطرودون من رحمة الله أيضًا ا

﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ اللَّهِ بِنَ آمَنُوا إِنَّهُم مُلاقُوا رَبِّهِمْ وَلَكِنِي أَرَاكُمْ قُوْمًا تَجْهَلُونَ ( ٢٦ ) وَيَا قَوْمُ مَن يَنصُرُنِي مِنَ اللَّهِ إِن طَرَدَتُهُمْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ( ٣٠٠ ) وَلا أَقُولُ لَكُمْ عِندي خَزَائنُ اللَّهُ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبُ وَلا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَرْدَرِي أَعْيُنكُمْ لَن يُؤْتِيهُمُ اللَّهُ خَيْرًا اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِّي إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [مود: ٢٩ ـ ٣١].

وواضح من الآيات أنهم كانوا يُعنتونه كذلك بأن يطالبوه بأن تتدفق عليهم الأموال من خزائن الله، وأن ينبئهم بالغيب، وأن ينزل الملائكة من السماء إذا أراد منهم أن يؤمنوا به!

ولقد صبر نوح عليه السلام على هذا العنت كله، وعلى الصد الطويل من قومه بعد الدعوة المستمرة لهم عامًا بعد عام، سرًا وجهرًا، ونهارًا وليلاً.

﴿ وَأُوحِيَ إِلَىٰ نُوحِ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ آمَنَ فَلا تَبْتَئِسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [هود: ٣٦].

وأوحى الله إليه أن يصنع الفلك الذى سيحمل فيه المؤمنون حين يجىء الطوفان الذى يغرق المكلبين. . وكانت فرصة لقومه لكى يسخروا منه ويتهموه بالجنون، إذ أنه ما الذى يدفع إنسانًا عاقلاً أن يصنع فلكًا في أرض يابسة تحيطها الجبال؟!

﴿ وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاً مِّن قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مَنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ (٣٦ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهَ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقَيمٌ ﴾ [هود: ٣٨، ٣٩].

وفي الموعد المقرر في قدر الله جاء الطوفان. .

لقد كان نوح قد دعا ربه بعد الجهاد الطويل مع قومه والصبر الطويل على أذاهم أن يدمر عليهم: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبٌ لا تَذَرْ عَلَى الأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينِ دَيَّارًا ﴾ [نوح: ٢٦]. ثم إنهم كانوا قد توعدوه بالقتل: ﴿ قَالُوا لَئِن لَمْ تَنتَهِ يَا نُوحُ لَتَكُونَن مِن الْمَرْجُومِين ﴾ [الشعراء: ١١٦].

فدعا ربه أن ينجيه من أذاهم: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كَذَّبُونِ (١١٧ فَافْتَحْ بَيْنِي وَمَن مَّعِيَ مِن الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الشّعراء: ١١٧، ١١٨].

﴿ فَدَعَا رَبُّهُ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَانتَصِرْ ﴾ [القمر: ١٠].

لقد وصلت الأمور إلى قمتها. . ولم يبق إلا أن تمتد يد الله بالنجاة والرحمة للمؤمنين، وبالبطش والدمار للمكذبين.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ قُلْنَا احْمِلْ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ ﴾ [هود: ٤٠].

﴿ فَدَعَا رَبَّهُ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَانتَصِرْ ۞ فَفَتَحْنَا أَبُوابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِرٍ ۞ وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَىٰ أَمْرٍ قَدْ قُدرَ ۞ وَحَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتٍ أَلْوَاحٍ وَدُسُرٍ ۞ الأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَىٰ أَمْرٍ قَدْ قُدرَ ۞ وَحَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتٍ أَلْوَاحٍ وَدُسُرٍ ۞ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا جَزَاءً لِمَن كَانَ كُفِرَ ﴾ [القمر: ١٠- ١٤].

لقد كانت هذه هي معجزة نوح . .

الطوفان يغرق الأرض اليابسة ذات الجبال العالية، ويغرق المكذبين جميعًا فلا يبقى منهم فرد واحد. بينما تكتب النجاة للمؤمنين في داخل الفلك المشحون، الذي كان الملأ يسخرون من نوح وهو يصنعه فوق اليابسة!

ولكن الإبتلاء مع نوح لم يكن قد انتهى حتى لحظة الطوفان! كانت هناك بقية من الابتلاء يتعرض لها ذلك الرسول من أولى العزم. في ولده أقرب الناس إليه! ﴿ وَهِي تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجِ كَالْجِبَالِ وَنَادَىٰ نُوحٌ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِل يَا بُنيً الله الرُّكُ مُعْنَا وَلا تَكُن مَع الْكَافرين (٢٤) قَالَ سَآوي إلى جَبَل يَعْصمُني مِنَ الْمَاء قَالَ لا عَاصمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ الله إلا مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُعْرَقِينَ ﴾ [هود: ٢٤. ٤٣].

وينتهى الطوفان.. وتتم المعجزة.. ويغرق المكذبون.. وينجو المؤمنون وما تزال فى نفس نوح حسرة على ولده الذى ظن من وعد الله له بنجاة أهله مأ الناجين! حسرة مزدوجة على فقده فى الحياة الدنيا، وفقده يوم القيامة حيث يكون فى النار مع الكافرين.

﴿ وَقَيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكُ وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ الْمَاءُ وَقُضِيَ الْأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِي وَقِيلَ بَعْدَا لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (1) وَنَادَىٰ نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ الْحَقِّ وَأَنتَ أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ (1) قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مَنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمْلٌ غَيْرُ صَالِحِ فَلا تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحِ فَلا تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ [هود: 33- 23].

﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ وإن كان ابنك من صلبك. فقد فرقت العقيدة بينكما، فلم يعد من أهلك، لأن أهلك هم المؤمنون. وهذا عمل غير صالح لأنه أبى أن يؤمن وأصر على الكفر. . فكان جزاؤه الحق هو جزاء الكافرين.

وعندئذ يصل نوح عليه السلام إلى الذروة: ذروة التسليم لمله، والاطمئنان إلى قدر الله، والرضى بما كتب الله، وطلب الرحمة والمغفرة من الله:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفُرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُن مِّنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ آَكِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مِنَّا وَبَرَكَاتَ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أَمْمٍ مِّمَّن مَّعك ﴾ [هود: ٤٧ ، ٤٨].

﴿ سَلامٌ عَلَىٰ نُوحٍ فِي الْعَالَمِينَ ﴾ [الصافات: ٧٩].

### ٢ \_ إبراهيم عليه السلام:

﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠].

ولفظ «أمة» الذي ورد في الآية الكريمة يحمل مجموعة من المعاني. فمن معانيها أن إبراهيم عليه السلام \_ وحده \_ كان يساوى أمة كاملةً في عمق إيمانه ورجاحة عقله وكريم خصاله. ومنها أن إبراهيم عليه السلام كان أبًا لأمة خرجت كلها من ذريته، فقد مد الله له في العمر وأمده بذرية واسعة عريضة كان منها عدد غير قليل من الأنبياء: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدْيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيَّتِه الْانبياء: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيعْقُوبَ كُلاً هَدْيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيَّتِه دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِيَ الْمُحْسَنِينَ (كَانَ وَزَكْرِيًّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِّنَ الصَّالِحِينَ ( الصَّاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلاً فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ ( الصَّالِحِينَ ( الصَّاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلاً فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ ( اللهُ عام : ١٤ ١٠) وَمِنْ آبَائِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَإِخْوانِهِمْ وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهُدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ [الأنعام: ٤٨].

ومن معانيها كذلك أن إبراهيم عليه السلام كان إمامًا. فقد قال الله له: ﴿قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لَلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ [البقرة: ١٢٤].

وهو إمام الحنفاء الذين استقاموا على طريق الله وأخلصوا له العبادة والتوحيد. فقد تكرر وصفه في القرآن بهذه العبارة ﴿ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْوِكِينَ ﴾ وجاء الأمر للرسول عِيَّا ﴿ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيم حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٣]. فهو الإمام الذي يتبعه الحنفاء.

وقد من الله عليه برجاحة العقل وبلاغة الحجة وسرعة البديهة كما يبدو لنا في محاجته لقومه لإبطال الوثنية بالبرهان العقلي، كما ورد في القرآن في مواضع شتى،

منها ما جاء في سورة الانعام: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لاَّبِيهُ آزِرَ أَتَشَخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِي أَرَاكَ وَقَوْمُكَ فِي ضَلال مُّبِينِ ( $\mathbf{x}$ ) وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْراهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَيَكُونَ مِنَ الْمُوقِينَ ( $\mathbf{x}$ ) فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهُ اللَّيْلُ رَأَىٰ كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ وَلَكُونَ مَنَ الْمُوقِينَ ( $\mathbf{x}$ ) فَلَمَّا رَأَى الْقَمَر بازِغًا قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا يُو بَي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا يَهُ يَهُدنِي رَبِي أَكُونَ مَنَ الْقَوْمِ الصَّالِينَ ( $\mathbf{x}$ ) فَلَمَّا رُأَى الشَّمْسَ بازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا الْمُعْرَ الْمَعْرَ الْمَعْرَ الشَّمُواتِ وَالْمَا وَأَلَى الشَّمْسَ بازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَقُلَ وَقَلَ اللهُ وَقَدَّ أَلْكُونَ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكُونَ ( $\mathbf{x}$ ) وَحَاجًهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتْحَاجُونِي فِي اللّه وَقَدَّ وَالأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ( $\mathbf{x}$ ) وَحَاجًهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتْحَاجُونِي فِي اللّه وَقَدَّ هَذَانُ وَلا أَخَافُ مَا تُشْرَكُونَ بِهِ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبِي شُيْعًا وَسِعَ رَبِي كُلَّ شَيْءً عَلْمَا أَفَلا مَنَ الْمُسُولِ عَنِي فِي اللّهُ مَا أَشْرَكُتُم وَلَا أَنْ اللّهُ مَا أَشْرَكُونَ بِهُ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبِي شُيْعًا وَسِعَ رَبِي كُلَّ شَيْءً عَلْمَا أَفَلا عَلَى اللّهُ مَا لَمْ يُنْولُ لِ بَعَامُونَ ( $\mathbf{x}$ ) وَكُنْ مُ الْطُانًا فَاَيُ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِالأَمْنِ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ( $\mathbf{x}$ ) الذِينَ آمَنُوا ولَمْ يَلْبِسُوا عَلَيْكُمْ الْفُولِيقَ لَهُ الْمُولِيقَيْنِ أَحَقُ بِالأَمْنِ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ( $\mathbf{x}$ ) الذِينَ آمَنُوا ولَمْ يَلْبِسُوا عَلَيْ فَا أَنْ الْمُولِيقَيْنِ أَحَقُ بِالْأَمْنِ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ( $\mathbf{x}$ ) الذِينَ آمَنُوا ولَمْ يَلْبُسُوا عَلَى اللّهُ مَا لَمْ مُنْ أَلْمُ وَلَا الْعَلَى الْمُولِيقَ فَا الْمَالُولُ وَلَى الْمُولِيقَ الْمُؤَلِقُ وَلَمُ اللّهُ الْمُولِقُ الْمُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ وَاللّهُ الْمُا أَلْمُ الْمُولِيقَ الْمُولِيقُ الْمُؤْلُولُ الْمُ الْمُولُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُولِيقُ الْمُؤْلُولُ الْمُ

فقد أراد إبراهيم أن يصرف قومه عدما هم فيه من الشرك إلى الإيمان بالله الواحد الذي لا شريك له، فاستدرجهم إلى التفكير في شأن الأصنام التي يعبدونها ﴿ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا آلهَةً ﴾؟ بهذا السؤال الإنكارى الذي يهز الغافلين:

﴿ وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ (١٦) إِذْ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ (٢٠) قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَهَا عَاكِفِينَ (٢٠) قَالُ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ (٢٠) أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُونَ (٢٠) قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلكَ يَفْعُلُونَ ﴾ [الشعراء: ٦٩ ـ ٧٤].

وبعد أن أيقظ تفكيسرهم بهذه الأسئلة التي لا إجابة لها عندهم إلا أنهم وجدوا آباءهم كذلك يفعلون، راح يتظاهر أمامهم بأنه يبحث عن إله يعبده بعد أن أعلن رفضه البات لعبادة الأصنام (وهو في حقيقة الأمر مهتد إلى الله الحق، ولكنه يريد أن يتدرج بقومه عباد الأصنام درجة درجة حتى يصل بهم إلى اليقين) فلما جن عليه الليل، رأى في السماء كوكبًا لامعًا، فقال أمام قومه: سأتخذ هذا الكوكب اللامع الليا فلما أفل أعلن لقومه أنه لا يعبد إلها يأفل ويغيب! ﴿قَالَ لا أُحبُ الآفلين ﴾ فلما رأى القمر بارعًا قال (متظاهرًا) هذا أجدر أن يسكون إلهًا، فنوره أقوى من نور الكوكب، ولكن القمر بدوره أفل! فتظاهر بالحيرة: ﴿ لَيْنَ لَمْ يَهْدُنِي رَبِّي لأَكُونَ مِن الْقَوْمُ الضَّالِينَ ﴾. وأخيرًا طلعت الشمس بضيائها الساطع وحرارتها وقوة شعاعها الْقَوْمُ الضَّالِينَ ﴾. وأخيرًا طلعت الشمس بضيائها الساطع وحرارتها وقوة شعاعها

فتظاهر بالفرح الشديد لعثوره أخيرًا على الإله المنشود! ﴿ قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبُو ﴾ فلما أفلت الشمس أعلن أخيرًا إعراضه عن كل تلك الآلهة الزائفة التي لا تستحق العبادة، وتوجهه للإله الحق، الذي فطر السماوات والأرض، على استقامة لا رجوع فيها ولا انحراف عنها (وهذا معنى «حنيفًا») وأعلن براءته التامة من كل شرك في عبادة الله.

ونستطيع أن نتصور بطبيعة الحال استنكار قـومه لموقفه ومحاجّتهم إياه، وإن كانوا لا يملكون حجة حقيقية أكـثر من أنهم يفعلون كما فعل آباؤهم فحسب، وأن آباءهم لا يمكن أن يكونوا مخطئين خلال كل تلك الأجيال!

ولكنه يصرعلى موقف الهدى الذى هداه الله إليه، وعلى عبادة الله الـواحد الذى هداه إلى حقيقة الإيمان. عندئذ يلجئون إلى تخويفه بانتقام الآلهة من تجديفه فى حقها وكفره بها، ويتوعدونه بأن هذه الآلهة المزعومة ستناله بالأذى لا محالة. وعندئذ يرد عليهم فى اطمئنان الواثق: ﴿ وَلا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ ولكنه فى أدبه مع ربه لا يقطع بأمر هو بعد فى طيات الغيب، فقد يكون الله سبحانه وتعالى قد قدر له أن يصيبه شىء من الأذى فيقول: ﴿ وَلا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلاَّ أَن يشاء. وبي شَيْئًا وسِعَ ربِي كُلَّ شَيْء عِلْماً ﴾ ثم يعود إليهم فيجابههم بحقيقة موقفهم: كيف تخوفوننى بتلك الآلهة المزعومة التى تشركون بها، وهى عديمة السلطان لا تملك ضرًا ولا نفعًا، ولا تخافون أنتم من الله الحق الذى يملك الضر والنفع، وأنتم تشركون به وتعصون أمره؟! فأينا أحق بالأمن؟ الذى يلجأ إلى الإله الحق ويدخل فى حماه، أم الذى يحتمى بغير حمى سوى الأوهام؟

ثم يقرر الحقيقة التي تلخص الموقف تلخيصًا حاسمًا: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلُم (١) أُولْئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ وليس الأمن المقصود هو السلامة من الأذى في الحياة الدنيا. إنما هو السلامة من عذاب الله في الآخرة مع الاطمئنان إلى قَدَرِ الله في الحياة الدُّنيا، وأنَّ كلَّ ما يصيبُ المؤمنَ هُوَ خيرٌ له (٢).

 <sup>(</sup>١) الظلم المقصود هنا هـو الشرك، وبيان ذلك قوله تعالى في سيورة لقمان: ﴿ وَإِذْ قَالَ لَقُمَانُ لابنيهِ وَهُوَ يَعْظُهُ يَا بَنَى لا تُشْرِكُ بِاللّٰهِ إِنَّ الشَّرِكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣].

<sup>(</sup>٢) عَنْ صَهِيبٌ قال: قَالَ رَسُول الله عَلَيْكُم: ﴿عَجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله لهُ خيرٌ وليس ذلك لأحد الا للمقومن، إن أصابتَهُ سَرًاء شكرً فكان خيرًا له وإن أصابته ضراء صبرً فكان خيرًا له». رواه مسلم.

وتلك هي بلاغة الحجة التي من الله بها على إبراهيم في محاجته لقومه، نراها مع سرعة البديهة في موقف آخر في مناقشة «النمرود» وهو الطاغية الجبار الذي كان يحكم الأرض التي يعيش فيها إبراهيم.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ اللَّذِي يُحْيِي وَيُميتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقَ فَأْت بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ المَشْرِقَ فَأْت بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٨].

على أن الأمر لم ينته بين إبراهيم وقومه بتلك المحاجة التى وقعت بينهم وبينه. فقد اعتزم إبراهيم أن يقتلع الشرك بيديه، فعمد إلى تلك الأصنام التى يصرون على عبادتها، فحطمها في غفلة من القوم!

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنَا بِهِ عَالَمِينَ ( ] إِذْ قَالَ لاَّبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ ( ) قَالُوا وَجَدْنَا آبَاءَنَا لَهَا عَابِدِينَ ( ) قَالَ القَدْ كُنتُمْ أَنَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمْ فِي ضَلالٍ مُبَينِ ( ) قَالُوا أَجَعْتَنَا بِالْحَقِّ أَمْ أَنتَ مِن اللاَّعِينَ ( ) قَالَ بَلِ أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمْ وَبُ السَّمَوات وَالأَرْضُ الَّذِي فَطَرَهُنَ وَأَنَا عَلَىٰ ذَلِكُم مِن الشَّاهِدِينَ ( ) وَتَاللّه لأَكِيدَنَّ أَصْنَامَكُم بَعْدَ أَن تُولُوا مَدْبِرِينَ ( ) فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلاَّ كَبِيرًا لَهُمْ لَعَلَهُمْ إِلَيْهُ لَمَن الظَّالِمِينَ ( ) قَالُوا مَن فَعَلَ هَذَا بِآلَهُتَنَا إِنَّهُ لَمِنَ الظَّالِمِينَ ( ) قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يَشْهَدُونَ ( ) قَالُوا أَأَنتَ يَقَالُ اللّهُ إِبْرَاهِيمُ ( ) قَالُوا فَأْتُوا بِهَ عَلَىٰ أَعْيُنِ النَّاسِ لَعَلَهُمْ عَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِن كَانُوا فَعَلْتَ هَذَا بِآلَهُتَنَا يَا إِبْرَاهِيمُ ( ) قَالُوا أَلْنَا بَالْهُمْ عَلَىٰ أَعْيُنِ النَّاسِ لَعَلَهُمْ عَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِن كَانُوا فَعَلْتَ هَذَا بَآلِهُتَنَا يَا إِبْرَاهِيمُ ( ) قَالُوا أَأَنتَ عَلَىٰ اللّهُ عَلَمُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِن كَانُوا فَعَلْتَ هَذَا بَآلِهُتَنَا يَا إِبْرَاهِيمُ ( ) [ الأنبياء : ١٥ - ٢٣ ] .

ولقد هزتهم المفاجأة بالفعل فكادوا يرجعون إلى صوابهم من شدة وقعها على نفوسهم! ولكنهم عادوا فأصروا على الضلال. وبدلاً من أن يؤمنوا، راحوا يتوعدون إبراهيم عليه السلام بالإحراق في النار!

﴿ فَرَجَعُوا إِلَىٰ أَنفُسِهِمْ فَقَالُوا إِنَّكُمْ أَنتُمُ الظَّالِمُونَ ١٠ ثُمَّ نُكِسُوا عَلَىٰ رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلَمْتَ مَا هَوُلاء يَنطَقُونَ ۞ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلاَيضُرَّكُمْ ﴿ اللَّهِ مَا لا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلاَيضُرَّكُمْ ﴿ اللَّهَ مَا لا يَنفَعُكُمْ قَالُوا حَرِقُوهُ وَلا يَضُرُوا آلهَ تَكُمْ إِن كُنتُمْ فَاعلَينَ ﴾ [الانبياء: ٦٤].

وهنا نواجه موقفًا لا يصبر فيه إلا أولو العزم!

حقيقة إن الله أوحى إلى النار ألا تحرق إبراهيم: ﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلامًا عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴾ [الأنبياء: ٦٩].

ولكن النص القرآنى لا يدلنا على أن الله أخبر إبراهيم بأن النار لن تمسه بسوء فهو إذن يواجمه النار وهى النار. يواجهها مطمئنًا إلى قَدر الله، نعم، ولكنه لا يستبعد إصابته بالأذى كما قال لقومه من قبل: ﴿ وَلا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا ﴾ [الأنعام: ٨٠].

إنه موقف الإيمان العميق بالله، الذي لا يتـزحزح أمام أي خطر، ولو كان الخطر هو الحرق في النار!

وكانت المعجزة التى نصره الله بها وأنجاه من كيد الكافرين: ﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلامًا عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴿ وَآَ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَخْسَرِينَ ﴿ وَآَ وَنَجَّيْنَاهُ وَلُوطًا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا للْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٦٩\_٧١].

ولكن ذلك لم يكن الابتـلاء الوحيـد في حـياته، ولا كـان المنّ الرباني هو المن الوحيد. . إنما الابتلاء العظيم كان حين أمره الله أن يذبح ولده إسماعيل:

﴿ قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَانًا فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴿ ٢٠ فَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ ﴿ ٢٠ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴿ ٥٠ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ ١٠ فَبَشُّرْنَاهُ بِغُلامِ حَلِيمٍ ﴿ إِنِي أَلَمَنَامٍ أَنِّي أَذْبَحُكَ ﴾ بغُلام حَلِيم ﴿ إِنِي أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ ﴾ [الصافات: ٧٠- ٢٠٢].

لقد رأى إبراهيم في منامه هذه الرؤيا التي فهم منها أن الله يأمره بذبح ولده الحبيب إسماعيل الذي وُهب لِي عَلَى الْكِبرِ الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبرِ إسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ [إبراهيم: ٣٩].

إنه موقف لا تطيقه أعصاب أى أب، فضلاً عن إبراهيم الرقيق المشاعر، الفيّاض الوجدان. . ولكنه أمر من الله فهل يعصيه؟! كلا! إن إبراهيم لا يعصى ربه بحال ولو كان الأمر فوق الاحتمال.

بل إن الفتى نفسه ليسلم أمره لله في هذا الموقف العصيب، ويستسلم لقدر الله: ٢٨٩

﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنِيَّ إِنِّي أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَىٰ قَالَ يَا بُنيَّ إِنِّي أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَىٰ قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الصافات: ٢ - ١٠].

إن كل ما يملكه الإنسان من الخيال لا يستطيع أن يصور تلك اللحظة الرهيبة، لحظة أن هم إبراهيم بذبح ولده الحبيب، استجابة لأمر الله.

موقف لا يطيقه إلا أولو العزم. . ولقد أطاقه إبراهيم. .

﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ ﴾ [الصافات: ١٠٣].

ولكن الله تداركه برحمته. لم يكن الله يريده حقًا أن يذبح ولده . . إنما كان «يبتليه» . . كان يختبره . . إلى أى مدى هو على استعداد لإطاعة الله فيما يأمر؟ هل يطيعه في الأمر الهين ويتوقف عن طاعته في الأمر العظيم؟ أم هو على استعداد دائم لإطاعة الله أيًا كان الأمر الصادر إليه من الله؟

ولقد نجح إبراهيم في الابتلاء.. بل نجح نجاحًا باهرًا لا يقدر عليه إلا أولو العزم الشديد.. فنزلت رحمة الله:

﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ آلَ وَنَادَيْنَاهُ أَن يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٠) قَدْ صَدَقَّتَ الرُّءْيَا إِنَّا كَذَلكَ نَجْزِي الْمُحْسنينَ (١٠٠٠ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلاءُ الْمُبِينُ (١٠٠ وَفَدَيْنَاهُ بِذَبْحِ عَظِيمٍ ﴾ كَذَلك نَجْزِي الْمُحْسنينَ (١٠٠٠ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلاءُ الْمُبِينُ (١٠٠٠ وَفَدَيْنَاهُ بِذَبْحِ عَظِيمٍ ﴾ [الصافات: ١٠٧ - ١٠٧].

عند ذلك من الله عليه بالإمامة جزاء على ما نجح في الابتلاء:

﴿ وَإِذِ ابْتَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُ نَ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ [البقرة: ١٢٤]،

ويشرّف الله إبراهيم وإسماعيل بإقامة قواعد البيت المعظم، وإعداده للطائفين والعاكفين والركّع السجود، فيدعوان هناك دعاءهما الحار:

﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لَلنَّاسِ وَأَمْنًا وَاتَّخذُوا مِن مَّقَامٍ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى وَعَهِدْنَا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّراً بَيْتِي لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرِّكَعِ السَّجُودِ (١٢٥) وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ الشَّمَراتِ مَنْ آمَنَ منْهُم بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأَمَتِعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَىٰ عَذَابِ النَّارِ وَبِيْسَ الْمُصِيرُ (١٢٦) وَإِذْ

يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقُوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (١٧٧) رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلَمَيْنَ لَكَ وَمِن ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلَمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُّ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (اللَّوَّابُ الرَّحِيمُ (اللَّوَّابُ الرَّحِيمُ (اللَّوَّابُ الرَّحِيمُ (اللَّوَّابُ الرَّحِيمُ الْكِتَابَ اللَّوَّابُ الرَّحِيمُ (اللَّوْدَة: ١٢٥ - ١٢٩].

ويستجيب الله الدعاء. ويبعث محمدًا عَلَيْكُم خاتم الأنبياء والمرسلين ليتلو على هذه الأمة آيات الله ويعلمها الكتاب والحكمة ويزكيها بإذن الله.

ويقول الرسول عليه : «أنا دعوة أبي إبراهيم..»(١).

«سلام على إبراهيم».

#### ٣. موسى عليه السلام:

﴿ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْليمًا ﴾ [النساء: ١٦٤].

﴿ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالاتِي وَبِكَلامِي فَخُدْ مَا آتَيْتُكَ وَكُن مَنَ الشَّاكرينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٤].

من أكثر القصص ورودًا في القرآن الكريم قصة موسى وفرعون، ذلك أنها مليئة بالعبر لمن يتدبرها، وزاخرة بالدروس التي تنفع المؤمنين.

كانت عين الله ترعاه منذ مولده، لأن الله كان يعده لأمر خطير..

ولد في مصر، في بيت من بيوت بني إسرائيل، في الوقت الذي كانت أشد ألوان الاضطهاد تقع عليهم تنفيذاً لقرار اتخذه ضدهم فرعون، فكان كل ولد ذكر يولد في بيوت بني إسرائيل يقتل بأمر ذلك الفرعون، وتترك البنات لينشأن في الذل والضياع بغير رجال! وذلك فضلاً عن ألوان أخرى من السخرة والاستعباد والتعنيب، وكانت الحجة الظاهرية لفرعون في هذه الأعمال أن بني إسرائيل قد كثروا في البلاد فهو يخشى مغبة زيادتهم! والحقيقة أنهم كانوا على دين غير دينه، يعبدون إلههم الذي عرفوه منذ أيام إبراهيم وإسماعيل وإسحاق: ﴿أَمْ كَنتُم شهداء يعبدون إلههم الذي عرفوه منذ أيام إبراهيم وإسماعيل وإسحاق:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والبزار والطبراني والحاكم والبيهقي.

إِذْ حَضَرَ يَعْقُرِبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَهَا وَأَحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مَسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٣].

وقد كانوا جاءوا إلى مصر أيام يوسف عليه السلام، ومكثوا فيسها وتكاثروا، فظلوا يعبدون الله ولا يعبدون الفرعون.. ومن هنا غضبه عليهم وطغيانه فيهم..

ولقد كان يملك \_ لو صدقت حجته الظاهرية \_ أن يطردهم من مصر ويعيدهم إلى بلادهم التى جاءوا منها، فيتخلص منهم دون أن يوقع الأذى بهم. ولكنها شهوة الطغيان والاستعباد التى كانت تحركه ضد بنى إسرائيل.

فى تلك الظروف العصيبة ولد موسى عليه السلام، فخافت عليه أمه من عيون فرعون أن يكشفوا وجوده في قتلوه. وهنا تبدأ نعم الله عليه، إذ يوحى إلى أمه بالوسيلة التى تحفظه من القتل، وإن كانت تبدو فى عينها وسيلة عجيبة، هى أعجب ما يخطر فى البال على الإطلاق!

ولنرجع إلى سورة القصص نأخذ منها تفصيل قصة موسى:

﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَٱلْقِيهِ فِي الْيَمَ وَلا تَخَافِي وَلا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٧].

يا لها من بشارة في أحرج اللحظات، وإن كانت الوسيلة عجيبة لولا أنها من عند الله.

أرضعيه ولا تخافى! وإذا خفت عليه من جنود فرعون فألقيه فى اليم! ولا تخافى ولا تحافى ولا تحافى اليم! ولا تحافى الله أنّا جاعلوه كذلك من المرسلين.

ولم يطمئن قلب أم موسى أن تبقيه في بيتها وترضعه ا وكأنها اطمأنت إلى الوسيلة الثانية أكثر، فهو في اليم أبعد عن جنود فرعون ا ولكن قدر الله من وراء ذلك كان يرتب أمرًا! ﴿ فَالْتَقَطَهُ آلُ فَرْعَوْنَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا إِنَّ فَرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِئِينَ ۚ آَلَ وَقَالَتِ امْرَأَتُ فَرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لا تَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَكَ لا يَشْعُرُونَ ﴾ [القصص: ٨، ٩].

لقد حمله التيار إلى قصر فرعون فالتقطوه. ولقد عرفوا من قرائن الحادث أن هذا

وليد من بنى إسرائيل فهمّوا بقـتله بادئ ذى بدء حسب أوامر الفرعون. ولكن الذى يجرى فى الكون هو أمر الله لا أمر الفرعون ولا غيره من الكائنات، ولئن كان أمر فرعون ساريًا ونافذًا فليس لأنه الفرعون ذو الجبروت، ولكن لأن الله قد قدّر ذلك لأمر يريده \_ سبحانه \_ ويعلمه، فإذا أراد الله أن ينجو موسى من القـتل، فلن يستطيع أمر فرعون أن ينفذ! لأنه لم يكن نافذًا من قبل بذات نفسه ولكن بمشيئة الله، فإذا وقفت مشيئة الله فى طريقه فأنّى له النفاذ؟!

بل تتم السخرية العظمي بآل فرعون - بيقدر الله المقدر - أن يكونوا هم الذين يتولون حمايته وتربيته ﴿ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ ﴿ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ !

إن في ذلك لعبرة لأولى الأبصار. `

﴿ وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّ مُوسَىٰ فَارِغًا إِن كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لَوْلا أَن رَّبَطْنَا عَلَىٰ قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [القصص: ١٠].

مرة أخرى تتدخل رعاية الله. . إنها لو أبدت ما هى فيه من خوف وقلق لانكشف الأمر، ولعرف عيون فرعون فى أى بيت ولد موسى. . وعندئذ فقد يقع البطش بأهل البيت كله ومن فيه . ولكن الله يربط على قلبها بالإيمان.

إن الله هو الذي يربط على القلوب فتثبت، وليس البشر من عند أنفسهم هم الذين يصنعون!

﴿ وَقَالَتْ لَأُخْتِهِ قُصِيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ عَن جُنُبِ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ۞ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلَّ أَدُلُكُمْ عَلَىٰ أَهْلِ بَيْت يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ ۞ فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمِّهِ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلَ أَدُلُكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ ۞ فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمِّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللّهِ حَقٌ ﴾ [القصص: ١١- ١٣].

كل خطوة بتدبير من الله حتى يبلغ الأمر غايته المقدرة.

الرضيع \_ بتقدير الله \_ يرفض المراضع جميعًا ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَواضِعَ ﴾ حتى يخشى عليه آل فرعون من الهلاك جموعًا. وفي ذلك الوقت تدفع أم موسى ابنتها \_ بدافع القلق عليه \_ لتتقصى أخباره. فتذهب الفتاة \_ ولا حرج عليها فإن فرعون لا يتعرض للنساء بالقتل بل يبقيهن إمعانًا في الفساد! \_ فتبصر به في قصر فرعون فترشدهم \_ وهم لا يعرفونها \_ إلى أهلها ليرضعوه ويكفلوه!

وتتم الحلقة الأولى من القدر المقدور، فيرجع موسى إلى أمه كى تقسر عينها ولا تحزن، ولتعلم أن وعد الله حق!

وتبدأ الحلقة الثانية في قصر فرعون، حيث يربى موسى كأنه أميسر من أمراء الأسرة، يعزز ويكرم، ويؤتى له بالمعلمين والمثقفين، ويتعلم لغة قومه في بيت أمه، ولغة فرعون في بيت فرعون!

ثم يدخل في مرحلة ثالثة تنقل خطواته \_ بقدر الله \_ إلى بعيد. .

وُ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُهُ وَاسْتَوَىٰ آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعَلْمًا وَكَذَلكَ نَجْزِي الْمُحْسنينَ (١) وَدَخَلَ الْمَدينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَة مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتلانَ هَٰذَا مِن شَيعَتِه وَهَذَا مِنْ عَدُوهِ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْه قَالَ مَنْ عَدُوهِ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْه قَالَ مَنْ عَدُوهِ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْه قَالَ مَنْ عَمَلِ الشَّيْطَانَ إِنَّهُ عَدُو مُّضَلِّ مُبِينٌ (٥) قَالَ رَبِ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسي فَاغْفُرْ لِي فَغَفَر لَهُ إِنَّهُ هُو الْفَفُورُ الرَّحِيمُ (١) قَالَ رَبِ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَيَ فَلْنُ أَكُونَ ظَهِيرا لَلْمُجَرِمِينَ فَغَفَر لَهُ مُو الْفَقُورُ الرَّحِيمُ (١) قَالَ رَبِ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَيَ فَلْنُ أَكُونَ ظَهِيرا لَلْمُجَرِمِينَ مَوسَىٰ إِنَّكُونَ طَهِيرا لَلْمُجَرِمِينَ مَوسَىٰ إِنَّكُ لَعُورِيٌّ مُبِينٌ (١٦) قَلْمَا أَنْ أَرَادُ أَن يَبْطشَ بِاللَّمْسِ بِالْمَعْمِ عَدُو لَهُ مَا قَالَ يَا مُوسَىٰ أَتُومُ وَمَا أَنْ تَكُونَ مَنَ الْمُصلحِينَ (١٦) فَخَرَجَ مِنْهَا خَاتِفًا يَتَرقَبُ أَن اللهَ عَنْ الْمُدينَة يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنْ الْمَدينَة يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنَّ الْمَدينَة يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنَّ الْمَدينَة يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنَّ الْمَدُونَ مِنَ الْمُومِ مَا الْمَدينَة يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنَّ الْمَدينَة يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنَّ الْمَلَامِينَ ﴾ وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ النَّاصِحِينَ (١٤) فَخَرَجَ مِنْهَا خَاتِفًا يَتَرقَبُ الْمَالمِينَ مَنَ النَّاصِحِينَ (١٤) فَخَرَجَ مِنْهَا خَاتِفًا يَتَرقَبُ اللهَ الْمَدينَة يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنَّ الْمَالمِينَ مَنَ النَّاصِعِينَ (١٤) فَخَرَجَ مِنْهَا خَاتِفًا يَتَرقَبُ مَا الْمَدينَة عَمْ مَنَ الْقَوْمُ الظَّالِمِينَ ﴾ [القصص: ١٤٠٤].

لقد كان الاضطهاد واقعًا على بنى إسرائيل فى كل مكان. وهذا رجل مصرى يقتتل مع إسرائيلى فى أثناء مرور موسى. ويعلم الإسرائيلى أن موسى ـ وإن كان منهم ـ ذو حظوة فى قصر فرعون، فيستصرخه لإنقاذه من قبضة المصرى. وتهيج فى نفس موسى مشاعر الغضب من الذل والاستعباد الواقع على بنى إسرائيل فيضرب المصرى ضربة قوية ـ بغير نية القيتل ـ ولكن يد موسى القوية الباطشة تقضى على الرجل فيموت. فيندم موسى على نتائج فعلته ويستغفر الله وينوى ألا يعود إلى مثل ذلك. ولكنه فى صباح الغد يسير فى طرقات المدينة خائفًا يترقب، يتحسس أخبار حادث الأمس، وهل عرف الناس أن موسى هو الذى قيتل المصرى؟ عندئذ يملتمى بنفس الإسرائيلى واقعًا فى قبضة مصرى آخر يعتدى عليه، فيهم أن يبطش بالمصرى (أو يخاف الإسرائيلى ظنًا فيخاف المصرى (أو يخاف الإسرائيلى ظنًا فيخاف المصرى (أو يخاف الإسرائيلى ظنًا

منه أن موسى يريد أن يبطش به هو) في قول: "أتريد أن تقتلنى كما قتلت نفساً بالأمس؟!" فيعرف موسى أن الخبر قد انتشر. . وفيما هو يفكر فى العواقب يجيئه رجل لا يعرفه (لعله هو مؤمن آل فرعون الذي سيرد ذكره بعد) ينصحه بالخروج لأن الملأ يأتمرون به ليقتلوه . . ﴿ وَلَمَّا تُوجّه تُلقّاء مَدْيَنَ قَالَ عَسَىٰ رَبِي أَن يَهدينِي سَواء الملأ يأتمرون به ليقتلوه . . ﴿ وَلَمَّا تُوجّه تُلقّاء مَدْيَنَ قَالَ عَسَىٰ رَبِي أَن يَهدينِي سَواء السّبيلِ (٢٣) ولّمًا ورَد مَاء مَدْيَن وجَد عَلَيه أُمّة مّن النّاسِ يَسقُون ووَجَد مَن دُونِهِم السّبيلِ (٢٣) ولّمًا ورَد مَاء مَدْين وجد عَلَيه أُمّة مّن النّاسِ يَسقُون ووَجَد مَن دُونِهِم المُأتّين تَدُودان قال مَا خَطبُكُما قَالتَا لا نَسقي حَتَىٰ يُصدُر الرّعاء وأَبُونا شيخ كَبير (٣٣) فَسقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَولَىٰ إلى الظّلِ فَقَالَ رَبّ إِنِي لَمَا أُنزلَت إلَي مِن خَيرٍ فَقير (٣٣) فَجَاءَتُه إحداهُما تَمْشي عَلَى اسْتحَيّاء قَالَت إنَّ أَبِي يَدُعُوكَ لَيجزيكَ أَجُر مَا سَقَيْت لَنَا فَلَمًا جَاءَهُ وقَصَّ عَلَيه القَصَصَ قَالَ لا تَخَفُ نَجُوتَ مِن الْقَوْمِ الظّالمِينَ (٣٥) قَالَت أَبِك أَن أَبِي يَدُعُوكَ لِيجزيكَ أَجُر مَا سَقَيْت أَن اللّهَ اللّه مِن الْقَوْمِ الظّالمِينَ (٣٥) قَالَت أَبَع المُنا أَبَع مَن الْقَوْمِ الظّالمِينَ (٣٥) قَالَت أَنكحك إحداهُما يَا أَبَت اسْتَأْجرهُ إِنَّ خَيْر مَن اسْتُجدُني إِن شَاء اللّه مِن الصَّالحِينَ (٣٧) قَالَ ذَلكَ عَدَكَ وَمَا أُريدُ أَن أَشُقَ عَلَيْكَ سَتجدُني إِن شَاء اللّه مِن الصَّالحِينَ (٣٧) قَالَ ذَلك عَدْوَانَ عَلَيَّ وَاللّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ عَدُكَ وَبَاللّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ وَلَالله عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ وَكِيلًا الطَّعص : ٢٢ - ٢٨].

لقد توجه إلى مدين ـ بقدر من الله ـ وهناك على بئر مدين وجد رحمة من الناس يسقون، ووجد فتاتين لا تقدران على الحصول على الماء حتى يخف الزحام وليس لهما من يحمل عنهما ذلك العبء لأن أباهما شيخ كبير(۱)، فتقدم موسى بما فيه من شهامة وأريحية فسقى لهما، ثم تولى إلى الظل يستريح من عناء السفر ويشكر الله على الأمن والماء والظل. . فإذا إحدى الفتاتين تدعوه لمقابلة أبيها ليجزيه على شهامته ومروءته. فلما قص عليه موسى قصته قال له: (لا تَخَفُ نَجَوْت مِنَ القَوم الظالمين). ثم عرض عليه ـ بناء على اقتراح الفتاة باستئجاره ـ أن يزوجه إحدى ابنيه مقابل خدمته ثمانية أعوام أو عشرة إذا شاء، فقبل موسى العرض وبقى مع الرجل الصالح تلك السنوات.

وانتهى الأجل المضروب فخرج موسى بأهله، فآنس من جانب الطور نارًا فقال لأهله: امكثوا حتى آتيكم من النار بقبس تصطلون دفئه. . وهناك تقع لموسى مفاجأة مذهلة لم تكن له ـ ولا لغيره ـ فى الحسبان.

<sup>(</sup>١) تقول بعض الروايات إن الشيخ الكبير والد الفتاتين هو نبى الله شعيب. وليس فى النص القرآنى ما يثبت ذلك ولا في حديث صحيح.

إن النار التي ذهب يأتي منها بقبس يصدر منها صوت يناديه! ويقول الصوت: إنى أنا الله رب العالمين!

﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى الأَجَلَ وَسَارَ بَأَهْلِهِ آنَسَ مِن جَانِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لأَهْله امْكُنُوا إِنِي آنَسْتُ نَارًا لَعَلِّي آتِيكُم مِّنْهَا بِحَبَر أَوْ جَدْوَة مِّنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ (٣٦) فَلَمَّا أَتَاهَا لُو دَيَ مِن شَاطِئِ ٱلْوَادِ الأَيْمَٰنِ فِي البُّقُعَةِ الْمُبَارُكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَن يَا مُوسَىٰ إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [القصص ٢٩، ٣٠].

إنها مفاجأة يذهل لها أى إنسان. ولا شك أن موسى قد أذهلته المفاجأة لولا الأنس الذى أحسه فى ذلك الصوت، والذى جعله يبقى إلى جانب النار يستطلع ما يكون من أمرها.

أما المفاجأة التي لم يطقها موسى فهي تحرك العصى التي كان يحملها كأنها ثعبان ضخم!

﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَزُ كَأَنَّهَا جَانٌ وَلَىٰ مُدْبِرًا وَلَهُ يَعْقَبُ يَا مُوسَىٰ أَقْبِلْ وَلَا تَخَفُ إِنَّكَ مِنَ الآمِنِينَ (آ) اسْلُكْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوء وَاضْمُهُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرَّهْبِ فَذَانكَ بُرْهَانَانِ مِن رَبّك إِلَىٰ فرْعَوْنَ وَمَلَيْهُ سُوء وَاضْمُهُمْ إِلَيْكَ إِلَىٰ فرْعَوْنَ وَمَلَيْهُ إِلَيْهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَاسِقِينَ (آ) قَالَ رَبّ إِنِي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴾ إلقصص: ٣١. ٣٢].

لقد أصبح موسى رسبولاً منذ تلك اللحظة. وها هو ذا يؤمر أن يذهب إلى فرعون بهاتين المعمجزتين: العصا التي تتحول إلى ثعبان ضخم، واليد التي يدخلها في جيبه فتخرج بيضاء من غير سوء.

ولكن موسى يخاف الذهاب إلى فرعون. لقد قلتل منهم نفسًا، فهو عرضة أن يقتلوه، وفي لسانه عقدة فهو يخشى أن يضطرب نطقه فلا يفصح عما يريد أن يقول، ويطلب من الله أن يرسل معه أخاه هارون يعاونه في الأمر:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ (٣٣) وَأَخِي هَرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لِسَانًا فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصِدِّقُنِي إِنِّي أَخَافُ أَن يُكَذَّبُونِ ﴾ [القصص: ٣٣، ٣٤].

وتتجلى نعمة الله عليه فيجيب ســؤاله، ويطمئنه إلى أن فرعون وملأه لن يصيبوه

بالأذى: ﴿ قَالَ سَنَشُدُ عَضُدُكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَانًا فَلا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِآيَاتِنَا أَنتُمَا وَمَنِ اتَّبَعَكُمَا الْغَالبُونَ ﴾ [القصص: ٣٥].

ويذهب موسى إلى فرعون بالآيات فيحدث بينه وبينه ما يحدث في كل جاهلية بين الطاغوت وبين الداعية الذي يدعو إلى لا إله إلا الله؟!

إنها قصة واحدة مكررة في التاريخ!

ما من طاغوت في الأرض يرحب بدعوة لا إله إلا الله أو يهادنها على أقل تقدير!

إنها كلمة بسيطة غاية البساطة: « لا إله إلا الله» ولكنها كما قلنا من قبل تدوى في أذن الطاغوت كالصيحة المدوية. إن معناها المباشر أن هذا الطاغية ليس إلها كما يريد أن يصنع من نفسه، إنما هو عبد لله، ينبغى أن يخضع لسلطانه، ويأتمر بأمره، لأنه هو \_ سبحانه وتعالى \_ الإله الحقيقى الذى يُعبد وحده، ويُطاع وحده، ويحكم في أمور الناس بحكمه وحده.

من هنا تنشب المعركة بين الطاغية وبين الداعية للا إله إلا الله، ولو كان الداعية لا يحمل سلاحًا ولا يدعو لقتال، بل يدعو للمهادنة والانتظار كما دعا نبى الله شعيب: ﴿ وَإِن كَانَ طَائِفَةٌ مّنكُمْ آمَنُوا بِاللّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ وَطَائِفَةٌ لَمْ يُؤْمِنُوا نبى الله شعيب: ﴿ وَإِن كَانَ طَائِفَةٌ مّنكُمْ آمَنُوا بِاللّذِي أَرْسِلْتُ بِهِ وَطَائِفَةٌ لَمْ يُوْمِنُوا مَن فَاصْبِرُوا حَتَىٰ يَحْكُمُ اللّهُ بَيْنَنَا وَهُو خَيْرُ الْحَاكِمِينَ ( ١٨ قَالَ الْمَلاُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ بَيْنَا وَهُو خَيْرُ الْحَاكِمِينَ ( ١٨ قَالَ الْمَلاُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَيْبُ وَالّذِينَ آمَنُوا مَعَكُ مِن قَرْيَتِنا أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلّتِنا ﴾ قَوْم مِن قَرْيَتِنا أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلّتِنا ﴾ [الأعراف: ٨٧ ، ٨٨].

إن الطاغية يعتبر مجرد الدعوة للا إله إلا الله حربًا معلنة ضده هو شخصيًا لأنه يدرك جيدًا معناها! يدرك أن معناها رد السلطة المغتصبة التي يستعبد بها الناس إلى صاحبها الحقيقي. . إلى الله سبحانه وتعالى رب الجميع.

ومع أن موسى لم يطلب من فرعون بادئ الأمر أن يؤمن ويتبعه، إنما طلب منه فقط أن يطلق بنى إسرائيل ولا يعلنهم، إلا أن المعركة نشبت مع ذلك بينه وبين موسى كما تنشب فى التاريخ كله بين الطاغية وبين الدعوة للا إله إلا الله! ذلك أن موسى إنما يطالبه بإطلاق بنى إسرائيل وعدم تعذيبهم باسم الله الذى هو مرسل من قبله؛ ومن ثم فالقضية واحدة فى النهاية! قضية الإله الحقيقى الذى ينبغى أن يطاع: هل هو الله أم الطاغوت!

إنك من أي باب دخلت، فالقضية في حس الطاغوت واحدة!

قد تكون القضية هي رفع ظلم سياسي، أو ظلم اجتماعي، أو ظلم اقتصادي، أو ظلم فردي، ولكنك إذا طلبت رفع الظلم باسم الله، وباسم الحكم بما أنزل الله، فقد كفرت بالطاغوت، وأعلنت صراحة أو ضمنًا نزع الربوبية منه وردها إلى الله! وكل شيء قد يحتمله الطاغوت إلا هذه بالذات! إنه يحس أنها تصيبه في مقتل، ولو كانت كلمة تعلن بغير سلاح ولا قتال!

وقد أحس فرعون كما يحس الطغاة أبدًا حين يدعون إلى شيء باسم الله وطاعة الله. . أبي واستكبر. . ثم هدد بالبطش!

وفي الحوار الذي دار بينهما كما ورد في سورة الشعراء ما ينبئ عن ذلك: ﴿ فَأْتِيَا فَرْعَوْنَ فَقُولا إِنَّا رَسُولُ رَبِ الْعَالَمِينَ (١) (٣) أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢) قَالَ أَلَمْ نُربَّكَ فَينَا وَلِيدًا وَلَبَثْتَ فَينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ (١) وَفَعَلْتَ فَعَلْتَكَ اللَّتِي فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ الْكَافِرِينَ (٢) (١) قَالَ فَعَلْتُهَا إِذًا وَأَنَا مِنَ الضَّالِينَ (٣) فَفَرَرْتُ مَنكُمْ لَمَا خَفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُرْسَلِينَ (٣) وَتلْكَ نعْمَةٌ تَمَنَّهَا عَلَيَّ أَنْ عَبَدت بني إسْرَائِيلَ (٣) قَالَ فرعون وَمَا رَبُ الْعَالَمِينَ (٣) وَتلْكَ نعْمَةٌ تَمَنَّهَا عَلَيَ أَنْ عَبَدت بني إِسْرَائِيلَ (٣) قَالَ فرعون وَمَا رَبُ الْعَالَمِينَ (٣) قَالَ رَبُّ السَّمُوات عَبَّدت بني إِسْرَائِيلَ (٣) قَالَ فرعون وَمَا رَبُ الْعَالَمِينَ (٣) قَالَ رَبُّ السَّمُوات وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُوقِينَ (٣) قَالَ لَمَنْ حَوْلَهُ أَلا تَسْتَمَعُونَ (٣) قَالَ رَبُكُمْ وَالْمَرْقِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُوقِينَ (٣) قَالَ لَمَنْ حَوْلُهُ أَلا تَسْتَمعُونَ (٣) قَالَ رَبُكُمْ وَرَبُ آبَائِكُمُ الأَولِينَ (٣) قَالَ إِنْ كُنتُم مُوقِينَ (٣) قَالَ لَمَنْ حَوْلُهُ أَلا تَسْتَمعُونَ (٣) قَالَ رَبُكُمْ وَرَبُ آبَائِكُمُ الأَولِينَ (٣) قَالَ إِنْ كُنتُم مُوقِينَ (٣) قَالَ لَيْنِ اتَّخَذُونَ إِلَى الْعَالَمِينَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦- ٢٩].

موسى يطلب إطلاق بني إسرائيل، وفسرعون يحول القضية إلى قسضية الألوهية: مَن المعبود الذي ينبغي أن يُطاع؟ وذلك أن موسى يطلب إطلاق بني إسرائيل باسم الله، لا باسم قضية سياسية أو اجتماعية أو اقتصادية أو وطنية أو عرقية!

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مُّوسَىٰ بَآيَاتَنَا بَيّنَاتَ قَالُوا مَا هَذَا إِلاَّ سَحْرٌ مُّفْتَرًى وَمَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي آبَائِنَا الأَوَّلِينَ (٣٦) وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّي أَعْلَمُ بِمَن جَاءَ بِالْهُدَىٰ مَنْ عِنده وَمَّن تَكُونُ لَهُ عَاقَبَةُ الدَّارِ إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ (٣٣) وَقَالَ فَرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلاَ مَا عَلَمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهٍ عَاقَبَةُ الدَّارِ إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ (٣٣) وقَالَ فَرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلاَ مَا عَلَمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهٍ

<sup>(</sup>١) الخطاب في الآية لموسى وهرون.

<sup>(</sup>٢) يشير فرعون إلى المصرى الذي وكزه موسى فقضى عليه.

غَيْرِي فَأُوْقَدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَل لِّي صَرْحًا لَّعَلِّي أَطَّلِعُ إِلَىٰ إِلَهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لِأَظُنُّهُ مِنَ الْكَاذَبِينَ (٢٦) وَاسْتَكْبَرَ هُو وَجُنُودُهُ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لا يُرْجَعُونَ ﴾ [القصص: ٣٦\_ ٣٩].

لقد رأوا من موسى سبع آيات بينات: العصا، واليد، والطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم.

﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْزُ قَالُوا يَا مُوسَى ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَيْن كَشَفْتَ عَنَّا الرِّجْزَ لَنُوْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَكَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (١٣٤) فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَىٰ عَنَّا الرِّجْزَ لِلَيْ اللَّهِ مَا لَغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٤، ١٣٥].

وبقيت من الآيات التسع (١) التي أرسل بها موسى آيتان:

﴿ وَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي إِنَّكُم مُتَّبَعُونَ ( ) فَأَرْسَلَ فَرْعَوْنُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشَرِينَ ( ) وَأُوْمَ لَنَا لَغَائِظُونَ ( ) وَإِنَّا لَجَميعً حَاذَرُونَ ( ) وَأَوْرَ ثَنَا لَغَائِظُونَ ( ) وَإِنَّا لَجَميعً حَاذَرُونَ ( ) فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّاتَ وَعُيُونِ ( ) وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ( ) كَذَلكَ وَأُورَ ثَنَاهَا بَنِي إِسْرَائِيلَ ( ) فَأَتْبَعُوهُم مُشْرِقِينَ ( ) فَلَمَّا تَرَاءَى الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ( ) قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ( ) قَالَ كَلاَ إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهُدينِ ( ) فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَن الشَّرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرِ فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فَوْقَ كَالطَّوْدُ الْعَظِيمِ ( ) وَأَزْلَفْنَا ثَمَّ الآخَرِينَ ( ) وَأَزْلَفْنَا ثَمَّ الآخَرِينَ ( ) وَأَزْلَفْنَا ثَمَّ الآخَرِينَ ( ) وَأَخْرَيْنَ وَ وَأَنْ اللَّهُ وَمُن مَّعُهُ أَجْمَعِينَ ( ) وَ أَوْرُقَنَا الْآخَرِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٥ ـ ٢٦].

غرق فرعون الذي قال لملته: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ [النازعات: ٢٤].

وغرق معه جنده الذين استخفهم \_ بفسقهم \_ واستعبدهم لسلطانه: ﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَاسقينَ ﴾ [الزخرف: ٥٤].

كانت آية لكل جبار عنيد في الأرض. ولكن منى كان الطغاة يعتبرون؟ ﴿ قُلِ انظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لاَّ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١].

<sup>(</sup>١) ﴿ وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءٍ فِي تِسْعِ آيَاتٍ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَاسَقِينَ ﴾ [النملُ: ١٢].

وانتهت فترة عصيبة من حياة موسى. فترة الجهاد الذى استمر بضع سنوات مع فسرعون وملئمه، والأذى ينزل ببنى إسرائيل لا يكفّ عنهم، وهو يحاول أن يبعث فيهم الصبر والاصطبار، ويبعد عنهم شبح اليأس:

و قَالَ الْمَالُأُ مِن قَوْم فرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَ تَكَ قَالَ سَنُقَتَلُ آَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيى نساءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهَرُونَ ( ١٣٢٠) قَالَ مُوسَىٰ لَقَوَّهُم اسْتَعِينُوا بِاللَّه وَاصْبِرُوا إِنَّ الأَرْضَ للَّه يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِه وَالْعَاقبَةُ لَلَّهُ مَتَّ عَبَادِه وَالْعَاقبَةُ لَلُمُتَّقَينَ ( ١٢٥) قَالُوا أُوذَينا مِن قَبْلِ أَنْ تَأْتَينا وَمَن بَعْد مَا جَنْتنا قَالَ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهلكَ عَدُو كُمْ ويَسْتَخْلفَكُمْ فِي الأَرْضِ فَينظر كَيْف تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٢٧ ـ ١٢٩].

ويتحقق وعد الله لبني إسرائيل فيستخلفهم في الأرض:

﴿ وَأُورْتُنَا الْقَوْمَ اللَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ مَشَارِقَ الأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا وَتَمَّتْ كَلَمَتُ رَبِّكَ الْخُسْنَىٰ عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ بِمَا صَبَرُوا وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَّا كَانُوا يَعْرِشُونَ ﴾ [الاعراف: ١٣٧].

فهل استقاموا على طريق الله الذى أسبغ عليهم من نعمه ما لم يسبغه على أحد من العالمين؟! كلا! إنهم ما كادوا يحسون بالأمن من أذى فرعون وظلمه، ويحسون بالكرامة بعد الهوان والذل، حتى بدءوا يتجبرون ويعصون ربهم، حتى وموسى عليه السلام حيّ بين ظهرانيهم!

﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتُواْ عَلَىٰ قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامٍ لَهُمْ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلَ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجُهُلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨].

ثم اتخذوا العجل الذهبي إلها حين ذهب موسى لميقات ربه!

﴿ وَاتَّخَذَ قُوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيّهِمْ (١)عِجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ أَلَمْ يَرُواْ أَنَّهُ لا يُكَلِّمُهُمْ وَلا يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً اَتَّخَذُوهُ وَكَانُوا ظَالِمِينَ ﴾ [الاعراف: ١٤٨].

وقالوا: لن نؤمن حتى نرى الله جهرة ا

﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَىٰ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥].

<sup>(</sup>١) مازالت عبادة الذهب قائمة فيهم منذ ذلك الحين.

وتوالت جرائمهم ومعاصيهم بعد ذلك وموسى يصبر عليهم ولا يسلم من أذاهم! ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ اللَّهِ وَجِيهًا ﴾ [الأحزاب: ٦٩].

﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَن تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ وَمَن يَتَبَدَّلِ الْكُفْرَ بِالْإِيَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ [البقرة: ١٠٨].

وكانت قمة معصيّتهم \_ في حياة موسى \_ هي رفضهم الجهاد لدخول الأرض المقدسة التي وعدهم الله بها:

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لَقُومِه يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نَعْمَةَ اللّه عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْسِيَاءَ وَجَعَلَكُم مُّلُوكًا وَآتَاكُم مَّا لَمْ يُؤْتَ أَحَدًا مِّنَ الْعَالَمِينَ (آ) يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ وَلا تَرْتَدُّوا عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلُبُوا خَاسِرِينَ (آ) قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِنَّ فَيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَن نَدْخُلَهَا حَتَّىٰ يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِن يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَا لَن نَدْخُلُهَا حَتَّىٰ يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِن يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا لَن نَدْخُلُها حَتَّىٰ يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِن يَخْرَجُوا مِنْهَا فَإِنَّا لَن نَدْخُلُها حَتَّىٰ يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِن يَخْرَجُوا مِنْهَا فَإِنَّا لَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن ذَخُلُونَ وَإِنَّا لَن يَخْرُجُوا مِنْهَا أَوْل يَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن دَخُلُونَ وَإِنَّا لَن يَخْرُجُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ فَإِذَا لَمُوسَىٰ إِنَّا لَن كَنتُم مُوسَىٰ إِنَّا لَن لَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن لَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن لَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن لَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن لَن لَكُ لُهُ مَا اللّهُ فَتَوَكَلُوا إِن كُنتُم مُومُ مَوْمِينَ (آ؟) قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن لَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن لَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن لَا مُوسَىٰ إِنَّا لَن لَا لَا لَوْ اللّهُ عَلَيْهِمُ أَبَدًا مَا وَامُوا فِيهَا فَاذْهَبَ أَنتَ وَرَبُكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴿ آ؟) قَالَ فَإِنَّهَا إِن كُنتُم قَالُ إِلاَ يَنْ هَالْهَ الللهُ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ اللّهُ مُعْمَولَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ اللّهُ مَا عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ مَحَرًّمَةً عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُمُ أَنْ فَاللهُ فَي الْأَرْضِ فَلا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ وَالمُؤْدِ إِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومضى موسى للقاء ربه بعد طوال المصابرة على عسصيانهم وانحرافهم، والمحاولة الدائبة لتقويمهم. . مضى وهم سادرون فى غيهم، لا يزيدون إلا معصية لله وكفرًا به ويجمل القرآن الكريم وصفهم فى مثل هذه الآيات:

﴿ يَسْئُلُكَ أَهْلُ الْكَتَابِ أَن تُنزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتَابًا مِّنَ السَّمَاء فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَىٰ أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعَقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمَّ اتَّخَذُوا الْعَجْلَ مَنْ بَعْد مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيّنَاتُ فَعَفُونَا عَن ذَلِكَ وَآتَيْنَا مُوسَىٰ سُلْطَانًا مَّبِينًا (١٠٣) وَرَفَعْنَا فَوْقَهُمُ الطُّورَ بَعَد مَا جَاءَتْهُمُ وَقُلْنَا لَهُمْ لا تَعْدُوا فِي السَّبْتِ وَأَخَذُنَا مِنْهُم مِيثَاقِهِمْ وَقُلْنَا لَهُمْ لا تَعْدُوا فِي السَّبْتِ وَأَخَذُنَا مِنْهُم مَيْنَاقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِآيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِيَاء بِغَيْرِحَقَ مَيْنَاقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِآيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِيَاء بِغَيْرِحَق مَيْنَاقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِآيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِيَاء بِغَيْرِحَق مِينَاقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِآيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِيَاء بِغَيْرِحَق مِينَاقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِآيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِيَاء بِغَيْرِحَق مِينَاقَهُمْ وَكُفْرِهِم بَآيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِيَاء بَعَيْر حَق مِينَاقَهُمْ وَكُونُوم مِينَاقَهُمْ وَكُونُوم بَقَيْنَا لَهُمْ اللَّهُ وَقَتْلِهِمُ اللَّالِي اللَّه وَقَتْلِهِمُ اللَّهُ وَقَتْلُهِمُ الْأَنْبِياء بَعَيْر حَق مِينَاقَاعُ مَا نَقُوم الْعَالَى اللّهُ وَقَتْلِهِمُ اللّهُ وَقَتْلُهِمُ اللّهُ وَقَتْلُهِمُ الْأَنْبِياء الْمَنْ الْفَالَالُوم الْمُ الْعَلَالَ الْعَلَالُومُ الْمُ الْفَالِيْلُومُ الْمُؤْمِمُ الْمُقَلِيمُ الْمُ الْعُلُومُ الْمِيالُوم الْمُؤْمِنَا الْمُعْمِم الْمُؤْمِم الْمُؤْمِمُ اللّهُ الْعُلُومُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِم الْمُؤْمِم اللّهُ الْقُلْمِ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِلُوم اللّهُ الْمُؤْمِمُ اللّهُ الْمُؤْمِيمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِم الْمُؤْمِم اللّهُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِومُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِومُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِمُ الْمُل

وقَوْلهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً (١٥٥) وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسيحَ عيسى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ وَقَوْلهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسيحَ عيسى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهَ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبّهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلْفُوا فِيه لَفِي شَكَ مَنْهُ مَا لَهُم بِهِ اللَّه وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبّهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلْفُوا فِيه لَفِي شَكَ مَنْهُ مَا لَهُم بِه مِنْ عَلْمِ إِلاَّ اتّبَاعَ الظُنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا (١٥٥) بَل رَفْعَهُ اللَّهُ إلَيْه وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا مَنْ عَلْمٍ إِلاَّ البَّاعَ الظُنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا (١٥٥) بَل رَفْعَهُ اللَّهُ إلَيْه وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (١٥٠) وَإِنْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا اللَّهُ إِلَا لَيْعَلَمْ مِنْ اللَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيّبَاتٌ أُحِلَتْ لَهُمْ وَبِصَدّهِمْ عَن سَبيلِ اللَّهُ كَثِيرًا (١٤٠) وَأَخْذَهُمُ الرّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهُمْ أَمُّوالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ مَنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٦].

لذلك استحقوا اللعنة وباءوا بغضب من الله:

﴿ لَعْنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَ كَانُوا يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُوا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنْكَرِ فَعَلُوهُ لَبَئْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ عَصَوْا وَ كَانُوا يَفْعَلُونَ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [البقرة: 71].

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُّرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ اللَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشَّرْهُم بِعَذَابَ آلِيم (٢٦) أُوْلَئِكَ الَّذِينَ حَبِّطْتُ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالاَّخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن نَّاصِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٢١، ٢٢].

لقد صنع اليهود من الشر في أجيالهم المتعاقبة ما لم تصنعه أمة أخرى في التاريخ.

#### ٤ ـ عيسى عليه السلام:

. ﴿ وَلِنَجْعَلَهُ آيَةً لِلنَّاسِ ﴾ [مريم: ٢١]. ﴿ وَالَّتِي أَحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا آيَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الانبياء: ٩١].

لكل نبى معجزة واحدة على الأقل. وأرسل موسى عليه السلام فى تسع آيات إلى فرعون وقومه. ولكن معجزة عيسى فى ولادته بغير أب تُعد متفردة بين المعجزات جميعًا. فقد شاء الله سبحانه وتعالى أن يجعله هو ذاته آية للعالمين.

﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكَتَابِ مَرْيَمَ إِذِ انتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقَيًّا (آ) فَاتَّخَذَتْ مِن دُونِهِمْ حِجَابًا فَأَرْسَلْنًا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا (آ) قَالَتْ إِنِي أَعُوذُ بِالرَّحْمَنِ دُونِهِمْ حِجَابًا فَأَرْسَلْنًا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا لَهَ لَا شَويًّا (آ) قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكَ لأَهَبَ لَك غُلامًا زَكِيًّا (آ) قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكَ لأَهَبَ لَك غُلامًا زَكِيًّا (آ) قَالَ رَبُّك هُو عَلَيَّ هَيْنٌ يَكُونُ لِي غُلامً وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا (آ) قَالَ كَذَلِك قَالَ رَبُّك هُو عَلَيَّ هَيْنٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا (آ) فَحَمَلَتُهُ فَانَتَبَذَتْ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّا ﴾ وَلَنْ أَمْرًا مَّقْضَيًّا (آ) فَحَمَلَتْهُ فَانَتَبَذَتْ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّا ﴾ [مريم: ١٦ - ٢٢].

هكذا تبدأ قصة عيسى عليه السلام. . أو لعلها تبدأ قبل ذلك في الحقيقة في الرعاية الخاصة التي رعى بها الله مريم منذ مولدها:

﴿ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ (٣٣) ذُرِيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيمٌ (٣٣) إِذْ قَالَتِ امْرَأَتُ عَمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّا فَتَقَبَّلُ مَنِي إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٣٥) فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعَتْهَا أُنشَىٰ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالاَّ نَثَىٰ وَإِنِي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِيَّتَهَا وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالاَّ نَثَىٰ وَإِنِي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِي أُعِيدُهَا بِكَ وَدُرِيَّتَهَا مَنْ الشَّيْطَانَ الرَّجِيمِ (٣٦) فَتَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولِ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَلَهَا زَكَرِيًّا كُلُمَا مَنْ الشَّيْطَانَ الرَّجِيمِ (٣٦) فَتَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولِ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَلَهَا زَكَرِيًّا كُلُمَا وَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا اللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرَ حِسَابٍ ﴾ [آل عمران: ٣٣ \_ ٣٣].

فهذه امرأة عمران تهب ما فى بطنها للمعبد (على عادة القوم الأتقياء يومئذ) تظن أنها ستلد ولدًا ذكرًا فما كان يوهب للمعبد إلا الذكور فلما وضعت فوجئت بأنها أثنى! وتحسرت على أنها لم تلد ذكرًا تستطيع أن توفى به نذرها. فواساها الله سبحانه وتعالى بقبول ابنتها مريم فى المعبد ولو كانت أنثى! وكلف النبى زكريا برعايتها فى المعبد والقيام بحسن تربيتها، ففوجئ ذكريا بأحوال منها غير معتادة: «كلَّما دخل عليها ذكريا المحراب وجد عندها رزقًا!» فهو يسعى إليها بالطعام فيجد الطعام فاطعام فالطعام فالطعام فالله المعلقاها وطهرها.

﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَاكِ وَطَهَرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَىٰ نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٢].

فهى التقية النقية الطاهرة المباركة. . حتى لقد لقبها أهلها «أخت هارون» من شدة تقواها وصفاء سريرتها.

وبينما هى فى عزلتها، وهذه حالها، يجيشها جبريل عليه السلام بهذا الخبر العجيب: إن الله سيهب لها غلامًا زكيًا! وتذهل من المفاجأة وتضطرب لها اضطراباً عنيفًا، ويتمثل فى خيالها ما يمكن أن يقال عنها فتدافع عن نفسها: (أتى يكون لى غلامٌ ولم يَمْسَسنى بشرٌ ولم أكُ بَغيًا). فيقول لها الملك: كذلك! إنه أمر هين على الله. إن الله يريد أن يجعل منه آية للناس ورحمة. شم إنه لا فائدة فى الجدل! فهو أمر محتوم! ﴿ وَكَانَ أَمْرا مَقْضيًا ﴾.

هكذا تبدأ المعجزة بخلقه بغير أب. . بالمشيئة الربانية فحسب . . بغير الأسباب التي تعودها الناس في حياتهم .

نعم إن هناك سُنَّة جارية، هي من أمر الله، وقد جرت هذه السُّنة بأن يأتي النسل من لقاء الزوجين وإخصاب البويضة بهذا اللقاء، بحيث لا يتكون جنين إذا لم يحدث للبويضة إخصاب.

ولكن مشيئة الله سبحانه وتعالى ليست مقيدة بهذه السنة الجارية ولو أنها من أمر الله! إنما الله سبحانه وتعالى يخلق بغير أسباب. يقول للشيء كن. . فيكون. .

ونسمى نحن هذا الأمر خارقة! لأنها تخرق ما تعودنا عليه من سنة الله الجارية. ولكن الإعجاز في الحقيقة قائم في هذه وتلك! وإلا فمن الذي خلق البويضة في رحم الأم وجعل من خصائصها أن تنجب بعد الإخصاب؟! إنه الله الذي يقول للشيء كن فيكون!

ومع ذلك يظل للخارقة وضع خاص فى حسنًا، لأنها تخالف المألوف.. ويعلم الله ذلك منا، فيجعل المعجزة دائمًا خارقة للمألوف، لتلفت حسنًا بشدة إلى الخالق الذي لا يعجزه شيء في السموات ولا في الأرض!

واقتضت مشيئة الله أن تكون كذلك ولادة عيسى عليه السلام. .

وإذْ تكون ولادة عيسى بغير أب معروف، فإن مريم تكون حتمًا عرضة للاتهام!

بل إن أهلها هم أول من يوجه الاتهام إليها! فإنَّ فضيحتها لن تكون خاصة بها! إنما هي ستلطخ الأسرة كلها بالعار، وهي التي ورثت التقوى وحسن السمعة جيلاً بعد جيل:

﴿ فَأَتَتْ بِهِ قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ قَالُوا يَا مَوْيَمُ لَقَدْ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا (٧٧) يَا أُخْتَ هَارُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ امْراً سَوْءٍ وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴾ [مريم: ٧٧، ٢٨].

وتتنزل رحمة الله بمريم، التي تقبّلها ربها بقبول حسن منذ مولدها، ورعاها وأكرمها، واصطفاها وطهرها.

تتنزل في معجزة جديدة لعيسى، لا تقل إعجازًا ولا تقل روعة في الحس: ﴿ فَأَشَارَتُ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلّمُ مَن كَانَ فِي الْمَهْد صَبِيًّا (٢٦) قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَانِيَ الْكَتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا (٣٦) وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأُوْصَانِي بِالصَّلاة وَالزُّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا (٣٦) وَبَرَّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًّا (٣٣) وَالسَّلامُ عَلَيَّ يَوْمَ وُلِدَتُ وَيَوْمَ أُمُوتُ وَيَوْمَ أُبْعَثُ حَيًّا ﴾ [مريم: ٢٩\_٣].

﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلاً وَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٦].

وتتوالى المعجزات في حياة عيسي. .

﴿ وَرَسُولاً إِلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِّي قَدْ جَعْتُكُم بِآيَة مِّن رَّبِكُمْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَة الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيكُونُ طَيْرًا بِإِذْنَ اللَّهِ وَأَبْرِئَ الأَكْمَةُ وَالأَبْرَصَ وَأُحْيِي الْمَوْتَىٰ بِإِذْنَ اللَّهِ وَأُبْرِئُ اللَّهِ وَأُنبَّئُكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَّكُمْ إِنْ كُنتُم مُؤْمنينَ ﴾ [آل عمران: ٤٩].

ومع أن هذه المعجزات كلها قد جاءت تأييدًا لرسالة عيسى عليه السلام، فإن الذين آمنوا به إيمانًا صحيحًا كانوا قلة قليلة سواء في أثناء حياته على الأرض أو بعد رفعه منها.

فأما اليهود الذين أرسل إليهم عيسى فقد كذبوه وأبواً أن يتبعوه إلا قليلاً منهم. وقالوا: إن المسيح الذى وُعدنا به سيكون ملكًا ذا سلطان، أما هذا فقد جاء يحدثنا عن ملكوت الرب! فهو إذن ليس المسيح الموعود!

وأما النصاري فقد ألَّهوه وجعلوه ابن الله. .

ولنتتبّع كلا من الفريقين.

فأما اليهود فقد كانوا حتى في حياة موسى عليه السلام قومًا ماديين. عبدوا العجل الذهب، وظلوا من بعدها يعبدون المال ويتفننون في تحصيله عن طريق الحرام، بأكل الربا، وأكل أموال الناس بالباطل: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمِيّينَ سَبِيلٌ ﴾ [آل عمران: ٧٥](١).

ووصلوا إلى درجة من قساوة القلب وصفها الله في هذه الآية: ﴿ ثُمُّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْد ذَلِكَ فَهِي كَالْحجَارَة أَوْ أَشَدُ قَسُوةً وَإِنَّ مِنَ الْحجَارَة لَمَا يَتَفَجَّرُ مَنْهُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٧].

فأرسل الله إليهم عيسى عليه السلام ليردهم إلى الصورة السوية التى يرضى عنها الله، فيتركوا ماديتهم الهابطة، وتلين قلوبهم بدلاً من قسوتها، ويستشعروا تقوى الله وخشيته، فيكفوا عن جرائمهم الوبيلة التى لطخت تاريخهم كله.. لذلك جاء عيسى عليه السلام يحدثهم عن ملكوت الرب، ويقول لهم: من أراد ملكوت الرب فليترك ماله وأولاده وليتبعنى. ويحدثهم عن الروح وصفائها، وعن رفعة الإنسان بالجانب المعنوى منه: "ليس بالخبز وحده يحيا الإنسان».

لكنهم من أجل ذلك كرهوه!

إنهم يريدون أن يظلوا في الدنس الذي يعيـشون فيه ولا يريدون أن يرتفـعوا عنه بحال من الأحوال. لذلك كذبوا عيسي وحرضوا على صلبه:

﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا مُوسَى الْكَتَابَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرَّسُلِ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَىٰ أَنفُسُكُمُ اسْتَكَبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَبّتُمْ وَفُرِيقًا تَقْتُلُونَ ﴾ [البقرة: ٨٧].

فأما التكذيب فقد أقاموه على هذه الدعوى المزعومة التى سبقت الإشارة إليها، وهى أن المسيح الذى ورد ذكره عندهم فى التوراة سيكون ملكًا عليهم ويجعل لهم سلطانًا على الأمم الأخرى. أما هذا فيتحدث فقط عن ملكوت الرب وليس بيده سلطان!

<sup>(</sup>١) مازال اليهود يعتبرون كل البشر غيرهم أميين! أو أنميين بتعبيرهم! ويعتبرون أموال البشرية كلها حلالاً لهم ولو حصلوا عليها بكل الطرق غير المشروعة.

وأما التآمر لصلبه فقد كانوا يحرضون ضده الحاكم الرومانى المسمى «بيلاطس» المولّى على فلسطين من قبل الرومان. كانوا يقولون: إنه شخص مشاغب ومهيج للجماهير! وإنه يحرضهم على عدم إطاعة القيصر الرومانى! وقد حاول بيلاطس أن يصدهم عن هذه الاتهامات، وقال لهم: إنه لم يسمع عنه إلا كل خير، وإنه يدعو إلى السلام والمحبة، فقالوا له: إن الأمن لن يستتب في الأرض إلا إذا حوكم هذا الرجل وصلب! وإنه طالما بقى حيًا فستظل الاضطرابات قائمة من حوله! ثم لفقوا له قضية يكون من نتيجتها محاكمته وصلبه. وهم يزعمون أنهم قتلوه بالفعل فوق الصليب. ولكن القرآن يكذب ذلك تكذيبًا قاطعًا، كما تكذبه كتابات كثيرة للنصارى الفسيم، بل إن الأناجيل ذاتها مضطربة اضطرابًا شديدًا حول هذا الموضوع. والذي حدث بالفعل هو أن الله ألقى شبهه على شخص آخر (يهوذا الأسخريوطي) فأخذ وصلب بدلاً من المسيح (۱). أما المسيح فقد رفعه الله إلى السماء ونجاه مما كان اليهود كدون له:

﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكَن شُبَّهَ لَهُمْ وَإِنَّ اللَّهِ عَلَمْ إِلاَّ اتَبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ شُبَّهَ لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ إِلاَّ اتَبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقَينًا (١٥٨ ) . (١٥٧ ) . قَتَلُو مَا قَتَلُوهُ يَقَينًا (١٥٨ ) . (١٥٧ ) .

أما قوله تعالى فى سورة آل عمران [٥٥ ، ٥٥]: ﴿ وَمَكُرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكُوِينَ ﴿ وَهَ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَىٰ إِنِّي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَكُمُ اللَّهُ يَوْمِ الْقَيَّامَة ثُمَّ إِلَيَّ مَوْجَعُكُمُ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَجَاعَلُ اللّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ اللّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ يَوْمِ الْقَيَّامَة ثُمَّ إِلَيَّ مَوْجَعُكُمُ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فَيه تَخْتَلَفُونَ ﴾ . فمعنى «متوفيك» هنا أنى أوفيك أيامك المقدَّرة لك على الأرض، أي أن أجله المقدَّر له فى الأرض قد انتهى ثم رفعه الله إليه، وليس معناها أنه مات، بل رُفع حيًا، ليبقى حتى ينزل مرة أخرى فى آخر الزمان ويحكم الناس بشريعة محمد عَيَّ مَنْ كَمَا تقول الأحاديث الصحيحة.

وتلك معجزة من المعجزات التي صاحبت حياة المسيح عليه السلام، أو هي آخر

. :

<sup>(</sup>١) ٣٠ بهوذا الأسخريوطى كان واحدًا من الحواريين (تلاميذ المسيح) ولكنه حانه سرًا وتآمر ضده مع اليهود. وتقول الروايات المسيحية نفسها: إنه كان أشبه الناس بالمسيح، كما تقول الروايات التاريخية الصحيحة إن عملية الصلب تمت في الغسق أثناء دخول الظلام وإن الجماهير التي حُرِّضت ضد المسيح رأت يهوذا فحسبته هو المسيح - لقرب الشبه بينهما - فدفعته دفعًا إلى الجنود فوضعوه على الصليب. أما المسيح فقد اختفى وظل الناس يبحثون عنه فلا يجدونه.

معجزاته. فميلاده مُعْجز وكذلك توفيته أجله في الأرض معـجزة، وكلاهما خارق للمألوف.

تلك قــصته مــع اليهــود. . أما النصــارى فقد انــحرفوا بــشأنه فى اتجــاه آخر. . واتخذوا من معجزاته حجة لتأليهه تارة وادعاء بنوته لله تارة أخرى.

كانت معــجزة مولده أنه ولد من غير أب، فقــالوا: لا يمكن أن يكون بغير أب، فهو إذن ابن الله!

ويردّ القرآن عليهم: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [آل عمران: ٥٩].

فالخلق عند الله هـو الخلق. يتم بالمشيئة وليس بالأسباب! ومـشيئة الله ليست مقيدة بنوع معين من الأسباب، بحيث تعجز عن الخلق إذا لم تتوافر الأسباب المألوفة في علم البشر!

لذلك يعقب فسى سورة مريم (التى أوردنا نصوصًا منها من قبل) بعد تفاصيل مولد عيسى عليه السلام بقوله تعالى: ﴿ ذَلكَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الْحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ (٣٤) مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَتَّخِذَ مِن وَلَد سِبْحَانَهُ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنَ فَيهِ فَيكُونُ ﴾ [مريم: ٣٤، ٣٥].

وتختتم سورة المائدة بهذا الموقف المؤثر:

﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلَمْتُهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ (١٣) مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمُرْتَنِي بِهِ أَن اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي (١) أَمْرَتني بِهِ أَن اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوقَيْتَنِي (١) كُنتَ أَنتَ الْعَرِيزُ الْحَكِيمُ (١٨) قَالَ اللّهُ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادَقِينَ صَدْقُهُمْ وَإِن تَعْفَرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٨) قَالَ اللّهُ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادَقِينَ صَدْقُهُمْ وَإِن تَعْفَرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٨) قَالَ اللّهُ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادَقِينَ صَدْقُهُمْ وَإِن تَعْفَرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٨) قَالَ اللّهُ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادَقِينَ صَدْقُهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لَهُمْ جَمَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالدينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ

<sup>(</sup>١) يعنى: أنهيت عمري المقدر لي في الأرض كما مر من قبل.

الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١١٦) للَّه مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾ [المائدة: ١١٦- ١٢٠].

وهكذا نجد أن جهاد الرسل جميعًا متعلق بتلك القـضية الكبرى: قضية التوحيد. قضية الإيمان بالله واليوم الآخر.

وأن جهدهم كله كان منصرقًا إلى إعادة الناس إلى حظيرة الإيمان بعد شرودهم عنها، وردهم إلى رؤية الحق الذى عموا عنه، والارتفاع بهم من انتكاس الحيوان إلى رفعة الإنسان، الذى شرفه الله بالخلافة في الأرض، وفضله على كثير ممن خلق، ليقوم بعمارة الأرض بمقتضى المنهج الرباني، الذى يكفل للبشر سعادتهم وطمأنينتهم في الخياة الدنيا، ويكفل لهم في الآخرة الجنة والرضوان.

\* \* \*

### الرسّالة المحمدية (١) حال العالم قبل الإسلام

قبل مجىء الإسلام كانت البشرية كلها قد تردت إلى حالة شديدة من السوء، وظلمات لا يبدو فيها بصيص من النور.

لم تكن الجزيرة العسربية وحدها هي التي تسسودها الجاهلية. وإنما كانت الجساهلية تعم وجه الأرض كلها بغير استثناء.

كانت هناك دولتان «عظيمتان» هما فارس والروم، تحكمان معظم الأرض المعمورة يومئذ، ولكل منهما «حيضارة» تاريخية اولكن على أى شيء كانت تقوم تلك «الحضارات»؟ وعلى أى مستوى فكرى وروحى ومادى كان يعيش «الإنسان» في داخلها؟

فى فارس كان كسرى هو الذى يحكم. ولكنه لم يكن ملكًا، إنما كان إلهًا.! كانت مراسيم التحية التى تقدم له أشبه شىء بشعائر التعبد! لم يكن يحق لأحد أن يدخل عليه حتى يمر بحاجب وراء حاجب، فإذا مثل بين يديه انحنى له انحناءة عظيمة، ويظل منحنيًا حتى يؤذن له بنصب قامته! فإذا تكلم قدم لكلامه بعبارات من الثناء تُشعر بالخضوع والمذلة أكثر مما تُشعر بالرغبة فى الثناء! ثم إذا انصرف لم يحق له أن يعطى ظهره للإله المعبود! بل يخرج بظهره، حتى يظل وجهه هو المواجه لكسرى حتى يغيب عن ناظريه، لأنه لا يجوز فى حق ذلك الإله المزعوم أن يستدبره الناس بظهورهم لأن فى ذلك ما يخدش عظمته وقداسته!!

وكان الناس عبيدًا بالفعل لذلك الإله. يعيشون ـ أيًا كان مستواهم ـ على الصورة التى يسمح بها كسرى، أو تسمح بها تقاليد الملك المتوارثة منذ أجيال. وحفنة من الناس يستمتعون بخيرات البلاد، أولئك هم بلاط كسرى، المتحكمون معه في رقاب العبيد، أما بقية الشعب في حالة من الذل والفقر والعبودية لا تليق «بالإنسان». وكانوا يساقون إلى الحروب التى يشنها كسرى أو قواده «الطموحون» يموت منهم من يموت لغير قضية يؤمن بها، ويحيى من بقى حيًا في ذل العبودية والضياع.

مظاهر «العظمة» ومظاهر «الحضارة» كلها في إيوان كسرى وقصره وبلاطه وكل ما يتعلق به، أما «الشعب» فلا أهمية له إلا بمقدار ما يخدم مصالح أولئك السادة المتحكمين وعلى رأسهم ذلك «الإله»!

وهناك «فنون» نعم، وإنتاج مادى.. ولكنه كله مسخر \_ مع الناس أنفسهم \_ لخدمة تلك المصالح المقدسة لا يخرج عنها!

أما العبادة الرسمية فهي عبادة النار!

ولهذه النار كهنة يسهرون على إيقادها حتى لا تنطفئ.. لأنها إذا انطفأت كان ذلك فألاً سيئًا على الإله الجالس على عرش الأكاسرة!

وأما الأخلاق فقد انهارت، وتفشت شيوعية مزدك بما تحمل من إباحية وفوضى وانحلال.

أيّ هوان فكرى وروحى ومادى كان يعيش فسيه الإنسان في ظل تلك «الحضارات العظيمة»؟!

\* \* \*

وفي بلاد الروم لم يكن الحال أفضل من ذلك...

فالقيصر يحاط بالهالات كما يحاط كسرى. . والناس \_ كحالهم فى كل جاهلية \_ سادة وعبيد. السادة قلة ، ولكنهم يملكون كل شىء فى أيديهم ، والعبيد هم الكثرة المغلوبة على أمرها ، المسخرة لمصالح السادة .

والحروب التى يشنها القيصر وقواده لا تنتهى. وإليها يساق العبيد ليموتوا بالألوف ومئات الألوف. . في سبيل ماذا؟ ما القضية التى يدافعون عنها ويموتون من أجلها؟ وما القيم التى يحرسونها؟ إنها «الإمبراطورية»! إنها الأمجاد الشخصية للقيصر والقواد! إنها شهوة الغلبة والاستعباد والإذلال والقهر! إنها البربرية الوحشية التى لا يحكمها قانون!

وهناك مثل فارس فنون وإنتاج مادى وعمارة للأرض. . ولكن لمن؟ للسادة أم للعبيد؟! وما دور العبيد فيها غير خدمة الأسياد؟!

وهناك «عقيدة» محرفة تحرسها الكنيسة ورجال الدين. والأحبار والرهبان أرباب

يحكمون عالم الروح والفكر بغير ما أنزل الله، ويأكلون أموال الناس بالباطل، فى الوقت الذى يحكم القيصر عالم الحس والمادة بالقانون الرومانى الجاهلى. أى بغير ما أنزل الله. والناس عبيد للقيصر وبلاطه من ناحية، وعبيد من ناحية أخرى «لقداسة البابا» ومَنْ حوله مِنَ الأحبار والرهبان.

\* \* \*

فإذا تجاوزنا الإمبراطوريتين «العظيمتين!» وجدنا في آسيا «الحضارة» الهندية و«الحضارة الصينية». .

ففى الهند ـ كما فى كل مكان ـ سادة وعبيد. ولكن العبيد فى الهند لهم وضع خاص. إنهم خُلقوا من قدم الإله! ولذلك فهم دنسون نجسون! وعليهم أن يحتملوا كل ما يقع عليهم من إذلال وإهانة وتعذيب، لأن هذا قَدرُهم من ناحية، ومن ناحية أخرى لأن هذا هو طريقهم الوحيد للخلاص! الخلاص عن طريق تناسخ الأرواح! فالإنسان يقضى عمره المحدد، ثم تنسخ روحه فتحل فى إنسان آخر جديد، ولكنها نفس الروح! فإذا رضى العبيد (المنبوذون) بقدرهم، ورضوا بالهوان والذل، وقاموا بأشق الأعمال وأقذرها، فربما. . ربما تنسخ أرواحهم فى أشخاص جدد، أرفع شأنًا من العبيد (وإن كانوا لا يصلون قط إلى مقام السادة الذين خلقوا من رأس الإله أو من ذراعيه!) فيكونون بذلك قد وصلوا إلى المنشود!

وهناك «عبادات»... عبادات لا حصر لها، لآلهة لا حصر لها كذلك.. ولكنها كلها تشترك في شيء واحد.. في أنها ضلال، ولكن ربما كان أعجب ما فيها «بغايا المعبد»! بغايا يقمن بالبغاء في المعبد! لوجه الإله! بل لوجه الشيطان! وربما كان أعجب ما فيها كذلك عبادة البقرة.. والتمرغ في روثها والاستحمام ببولها.. من أجل البركة! ولو أن البقرة نطقت لسخرت من عبادها، ولعجبت من «الإنسان» الذي كرّمه الله، كيف يرضى لنفسه بذلك الهوان!

وفي أقصى الأرض توجد الصين. .

بلاد مترامية الأطراف يحكمها إمبراطور.. مقدس ككل حكام ذلك الزمان. تقدم له طقوس العبادة وتقدم له القرابين، ويخر الناس بين يديه ساجدين، والإله المعبود هو بوذا. تقام له التماثيل وتعبد. ينحتها الناس بأيديهم ثم يعبدونها! وفي البوذية

كما فى ديانات الهند يُحتقر الجسد ويعذب من أجل خلاص الروح. وتُحتقر الحياة الدنيا وتنبذ من أجل الحصول على الخلود. الخلود أين؟ وعلى أية صورة؟ الخلود مع بوذا. . فى عالم الأوهام!

وهناك فنون، وهناك إنتاج مادى، وهناك «حكمة»، ولكنها كلها إلى ضياع، لأن الناس أنفسهم ضائعون!

米 米 米

أما الجزيرة العربية فغارقة في الجاهلية ككل البشرية!

وتختلف الجاهليات في صورتها الخارجية باختلاف البيئة ودرجة الحضارة المادية التي تسودها، ولكنها في جوهر الجاهلية سواء، فالجاهلية هي الشرك، وهي الحكم بغير ما أنزل الله. و«الإنسان» فيها ضائع، تحكمه أوهام ما أنزل الله بها من سلطان، وتحكمه شريعة غير شريعة الله.

كان في الجزيرة ألوان ثلاثة من الديانات. . كلها ضلال!

فهناك اليهود مركزون في المدينة وما حولها، قد حرّفوا كتابهم «المقدس» منذ أجيال طويلة، وملئوه بالأكاذيب والأساطير، وغيروا فيه شرائع الله، ثم نبذوها جملة وأصبحوا يحكّمون أهواءهم ومصالحهم، ويعبدون الشيطان في الحقيقة بدلاً من عبادة الله.

وهناك فئات قليلة من النصارى واقعون فيما هم واقعون فيه من انحرافات.

وهناك العرب الوثنيون فى طول الجزيرة وعرضها يعبدون الأصنام، ويضعونها فى الكعبة، بيت الله الحرام، فى المكان الذى أمر إبراهيم وإسماعيل بإقامة قواعده ليعبد فيه الله وحده بلا شريك، المكان الذى دعا فيه إبراهيم: ﴿ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدُ آمِنًا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَّعْبُدُ الأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥].

ثم يقولون: إنهم على دين إبراهيم!

وتعشش في رءوسهم مجموعة شتى من الأساطير!

الملائكة بنات الله. . . وتعبد لأنها بنات الله!

والجن ذوو نسب مع الله، ومن أجل ذلك يعبدون.

والأصنام، ينحتونها بأيديهم ويعبدونها، ويقولون: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّه زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣].

وقريش تتحكم فى عقائد العرب، تأمرهم أن يطوفوا بالبيت عرايا، وتحل الأشهر الحرم، وتحرم غيرها نسيئًا، وتحل الميئة، وتحرم من الأطعمة الحلال ما تشاء. . والعرب يطيعون شريعتها الزائفة ويعصون شريعة الله!

ويتدون البنات، ويحتقرون المرأة ويظلمونها، ويشربون الخمر ويلعبون الميسر ويستبيحون الزنا، وتمضى حياتهم فى الشراب واللهو أو غارات السلب والنهب. أو الفراغ! وبعض القبائل الغنية كقريش وثقيف وهوازن تشتغل بالتجارة بعض وقتها وتشتغل بالربا الفاحش فى أموال الناس، ثم تنصرف هى الأخرى إلى الفراغ!

و «الإنسان» ضائع كما هو ضائع في كل الجاهليات. .

\* \* \*

كذلك كان حال العالم قبيل البعثة المحمدية. شرك يملأ وجه الأرض، وظلمات لا يبدو فيها بصيص من النور.

وفى هذا الجو الحالك المظلم بعث النور.. بعث محمد بن عبدالله صلوات الله وسلامه عليه.

## دعوة إبراهيم وبشارة عيسى ورؤيا أم النبي ريك

يقول الرسول عَيَّا : «أنا دَعْوَةُ أبى إبراهِيمَ، وبِشَارةُ عِيْسَى، ورُويا أمِّى التي رأت»(١).

فأما دعوة إبراهيم عليه السلام (التي سبقت الإشارة إليها) فهي المتضمنة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْراَهِيمُ الْقُواعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مَنَا إِنَّكَ أَنتَ السَّميعُ الْعَليمُ ( اللَّهَ وَاجْعَلْنَا مُسَلَّمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِيَّتَنَا أُمَّةً مُسلَّمَةً لَّكَ وَأَرِنَا وَاجْعَلْنَا أُمَّةً مُسلَّمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنْهُمْ مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوْابُ الرَّحِيمُ ( ( اللَّهَ وَالْعَرْقِيمُ اللَّهُ وَالْعَرْقِيمُ اللَّهُ وَالْعَرْقِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧].

وأما بشارة عيسى عليه السلام فهى فى قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عَيْسَى ابْنُ مَرْيُمَ يَابَنِي إِسْرَاثِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدَّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةَ وَمُبَشَّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾ [الصف: ٦].

وأما رؤيا أمّ النبى عليكم فهى عن ابن عباس: «أن آمنة كانت تقول: أتانى آت حين مرّ بى من حملى ستة أشهر فى المنام. وقال لى: يا آمنة إنكِ حملت بخيرً العالمين، فإذا ولدته فسميه محمدًا واكتمى شأنك».

وهكذا التقت الدعوة والبشارة والرؤيا كأنها نقط لامعة على الأفق، تشير كلها إشارة موحدة إلى شخص الرسول والمسلم وهو بعد في ضمير الغيب، حتى ولد فانطلق منه النور.

张 张 张

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والبزار والطبراني والحاكم والبيهقي فيما رووه عن العرباض ابن سارية.

تحدَّثنا من قبل (في الفصول الأولى) عن إشارات التوراة والإنجيل إلى الرسول عَلَيْكُم رغم ما أصابهما من التحريف على يد اليهود والنصارى، فإذا رجعنا في هذا الشأن إلى القرآن نجد إشارتين صريحتين في هذا الصدد.

﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيُّ الأُمِّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ يَاْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحرِّمُ عَلَيْهِمُّ وَالإِنجِيلَ يَامُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَعْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا التُّورَ الَّذِي أُنزلَ مَعَهُ أُولَئكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّه وَ الَّذِينَ مَعَهُ أَشَدًّا ءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللَّه وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مَنْ أَثَرِ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّجُونَ فَضَلْاً مِنَ اللَّه وَرَضُوانًا سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مَنْ أَثَرِ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي اللَّهُ يَعْجَبُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّعْفُرَةً وَأَجْرًا النَّالُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُم اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّعْفُرَةً وَأَجْرًا عَظَيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩].

وإذا كان اليهود والنصارى \_ خالال التاريخ \_ قد طمسوا تلك الإشارات الواضحة، فإنهم لم يستطيعوا محوها محواً كاملاً! وقد أشرنا من قبل إلى نسخة التوراة القديمة التى عثر عليها في دير سانت كاترين بسيناء عام ١٣٦٥هـ \_ ١٩٤٥م، وفيها ذكر صريح للرسول عيني ثم اختفت بعد ذلك ولم يعد يرد لها ذكر!

وكان اليهود في المدينة \_ قبيل بعثة الرسول عَيَّكُم \_ يقولون للأوس والخزرج: لقد أظل زمان نبي وسوف نقاتلكم به ونغلبكم. وإلى هذا تشير الآية القرآنية: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ كَتَابٌ مِّنْ عند الله مُصدَّقٌ لَمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتحُونَ عَلَى اللهِ عَلَى الْكَافُرونَ ﴾ [البقرة: ٨٩]. اللهِ يَكَفُرُوا فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَّفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللّه عَلَى الْكَافُرينَ ﴾ [البقرة: ٨٩].

وهم حين كانوا يقولون ذلك للأوس والخزرج لم يـكونوا يرجمون بالغيب، وإنما كانوا يشـيرون إلى ما هو مـكتوب عندهم في التوراة. مما يدل عــلى أن نسخ التوراة

القديمة لم تذكر الرسول عَيْنَا باسمه وصفته فحسب، بل أشارت كذلك إلى مكان بعثته وإلى زمانها التقريبي، مما جعل اليهود يتوقعون قرب البعثة المحمدية. بل إن النص الذي أوردناه من التوراة آنفًا ليدل على أنهم كانوا يعرفون مكان بعثته ومكان هجرته كذلك، وذلك على الرغم مما ألقى على النص من الغموض!

أما النصارى فقد بدّلوا فى الإنجيل لما دونوه بعد مدة من رفع عيسى عليه السلام، ثم ظلوا كلما ترجموه من لغة إلى لغة يزيدون الإشارات إلى الرسول عليه غموضًا، ومع ذلك فما تزال هذه الإشارة باقية فى أناجيلهم على لسان عيسى عليه السلام وهى: «سيئتى من بعدى الفاراقليط» وفى بعض النسخ يضاف إلى هذه العبارة «من لا أستحق أن أحلّ سيور حذائه»(١). ويأتى وصفه: «يملا الأرض نورًا لعبارة «من لا أستحق أن أحلّ سيور حذائه»(١). ويأتى وصفه: «يملا الأرض نورًا وعدلاً» وفى بعض النسخ: «يوبخ العالم على خطيئته، ويعلم الناس جميع الحق، لأنه ليس ينطق من عنده، بل يتكلم بكل ما يسمع من عند الله»، ومعنى ذلك أنه رسول موحى إليه من عند الله. وقد مر على ذلك قرابة عشرين قرنًا من الزمان، وما جاء إلا محمد على الله. وقد مر على ذلك قرابة عشرين قرنًا من الزمان، وما جاء إلا محمد على الله الفاراقليط (١٠).

وقد أمر موسى وعيسى عليهما السلام أتباعهما أن يؤمنوا بهذا الرسول حين يأتيهم، قيامًا بأمر الله وميثاقه مع الرسل جميعًا: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيّنَ لَمَا اللَّهُ مِنْ كَتَابٍ وَحَكْمَة ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدّقٌ لّمَا مَعَكُمْ لَتُوْمَنُنَّ بِه وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَتُيْتُكُم مِن كَتَابٍ وَحَكْمَة ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدّقٌ لّمَا مَعَكُمْ لَتُوْمَنُنَّ بِه وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَقُورُرْتُمْ وَأَخَذْتُم عَلَىٰ ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِن الشَّاهدينَ ﴾ [آل عمران: ٨١].

ولكنهم نكلوا عن أمر أنبيائهم حسدًا من عند أنفسهم: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْد إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عند أَنفُسهم مِنْ بَعْد مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُوا وَاصْفُحُوا حَتَّىٰ يَأْتَيَ اللَّهُ بِأَمْرِه إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءَ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ١٠٩].

﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكَتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقُّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٤٦].

<sup>(</sup>۱) يعنى: هو أعظم منى بكشير، إلى درجة أننى لا أستحق أن أحل سيور حذائه. وذلك من تواضع عيسى عليه السلام.

<sup>(</sup>٢) كلمة يونانية معناها «الحمد» وهي أقرب شيء إلى اسم «أحمد» الذي ورد في بشارة عيسى عليه السلام في سورة الصف [آية رقم ٦].

# صفات الرسول ريك وأحواله قبل البعثة

يختار الله سبحانه وتعالى رسله من صفوة خلقه.

والرسول عَلِيْكُم هُو صَفُوةُ الأنبياءُ جَمِيعًا وصَفُوةُ الخَلْقِ.

ويتولى الله سبحانه وتعالى رسله بالرعاية والتهذيب قبل بعثتهم دون أن يشعر الناس بذلك ودون أن يتوقعوا، حتى إذا بعثهم كانوا \_ نفسيًا وروحيًا وخلقيًا \_ مؤهلين لحمل الرسالة والقيام بها على الوجه الذي يريده الله منهم.

ولا يعرف الناس بطبيعة الحال \_ وإن كان الله يعلم \_ أن هذا الشخص بعينه سيكون رسولاً. ولكنهم يشعرون بصفاته المتسميزة ويقدرونها، ويقولون أحيانًا: إن هذا الشخص سيكون له شأن..

وقد صدق ذلك كله بالنسبة لرسول الله عَلَيْكُم ، على مستوى غير معهود في تاريخ الرسل من قبل.

ولا نقول: إن هذا كان شعور أمه على أنه فربما كانت الرؤيا التي رأتها هي التي أعطتها إرهاصًا بذلك. ولا نقول كذلك: إنَّ هذا كان شعور عمه أبي طالب ولا جده عبدالمطلب، فربما كانت صلتهما المباشرة به هي التي أوحت إليهما بذلك. إنما كان هذا شعور قريش كلها على اختلاف مشاربها، كما كان هذا إحساس كل من رآه ولو مرة واحدة في رحلة من رحلات التجارة التي شارك فيها أو طائفًا حول الكعبة أو جالسًا صامتًا لا يلهو كما يلهو الشباب من أقرانه.

لقد كان سمته، حتى في شبابه الباكر عَيَّا الله ، سمت الرجل الوقور العميق التفكير، ومشاعره مشاعر «الإنسان».

ولقد كانت الجاهلية تعج بالمفاسد واللهو وتفاهة الفراغ، وإن لم تخلُ من رجال هنا وهناك لهم هيبة ووقار وجد. ولكن هذا الأمر كله كان نادرًا شديد الندرة بين الشباب. والشاب الذي لا يلهو في الجاهلية يكون عجيبًا! فإذا أضاف إلى جده

ووقاره أنه لا يغشى مجالس الشراب التي يغشاها حتى الشيوخ من ذوى الوقار! ولا يقارف شهوات الجاهلية وإن كانت مباحة لا حجر عليها ولا إنكار من أحد! ولا يذهب إلى تلك الأصنام المنصوبة إلى جوار الكعبة، وإن كانت موضع العبادة والتقديس من الجميع! ويتعفف عن الظلم في تلك الجاهلية التي يقول شاعرها:

## ومن لم يَذُدُ عن حوضه بسلاحه يُهَـدُّمْ ومَنْ لا يَظلم الناس يُظلم!

إذا أضاف ذلك وغيره من الصفات الكريمة النادرة إلى الوقار والجد في سن الشباب، فلا شك أنه يلفت نظر كل من حوله، لأن أحداً من الشيوخ أنفسهم لا يتوافر فيه ذلك فضلاً عن الشباب.

ثم إن صفةً من صفاته على كانت من البروز والعمق حتى إنها لفتت نظر قدريش كلها، تلك هي الأمانة، حتى لقبوه بالأمين، وكان الناس يودعون لديه أماناتهم لشدة اطمئنانهم وثقتهم في أمانته. كما بدا صدقه وأمانته حين عمل بالتجارة مع عمه أبي طالب، بينما التجارة في الجاهلية لا تخلو من الجشع ولا تخلو من الخداع!

ولقد كان صمته فى مجالس قريش، مع حكمته ورجاحة عقله حين يتكلم، مثار إعجاب قريش كلها وموضع تقديرها واحترامها، حتى كانوا يستشيرونه فى أمورهم كما يُستشار الشيخ المحنك، ويرضون بحكومته فيما يحتكمون إليه من أمور.

ولعل أشهر ما كان من ذلك هو تحاكم ويش إليه في أمر الحجر الأسود. فقد رأت قريش أن تعيد بناء الكعبة لما أصابها من تهدم في بعض أحجارها، وأن ترفعها ضعف ما كانت عليه من ارتفاع، واتفق رأيهم جميعًا على ذلك وعملوا فيه متعاونين حتى جاء دور وضع الحجر الأسود في مكانه، وهنا برز التنافس بين قبائل قريش كل تريد أن يكون لها وحدها ذلك الشرف! وظلوا في جدلهم أربعة أيام متوالية لا يتفقون على شيء، والمنافسة تتزايد وتحمى حتى كادوا يقتتلون فيما بينهم! وأخيرًا اتفقوا على أن يأخذوا برأى أول قادم عليهم! وكان أول قادم - بقدر من الله - هو الأمين. . فاستبشرت قريش كلها وارتضوا حكومة الأمين بينهم، أطمئنانًا إلى أن لديه الحل الذي يحسم النزاع ويزيل الخلاف! وقد كان! نزع رداءه، وقال: ليمسك لديه الحل الذي يحسم النزاع ويزيل الخلاف! وقد كان! نزع رداءه، وقال: ليمسك رجل من كل قبيلة من قريش بطرف الرداء، ففعلوا فقام إلى الحجر الأسود فوضعه بيديه فوق الرداء، وقال: احملوه إلى المكان الذي سيوضع فيه حتى إذا فعلوا ذلك

مشتركين ومتعاونين أخذ الحجر الأسود بيديه الكريمتين فوضعه في مكانه من الكعبة. وبذلك اشتركت قريش كلها على قدم المساواة في شرف رفع الحجر، ثم اختص الأمين ـ برضاهم ـ بشرف وضعه في مكانه. وعاد الكل راضين مستروحين لقضاء الصادق الأمين.

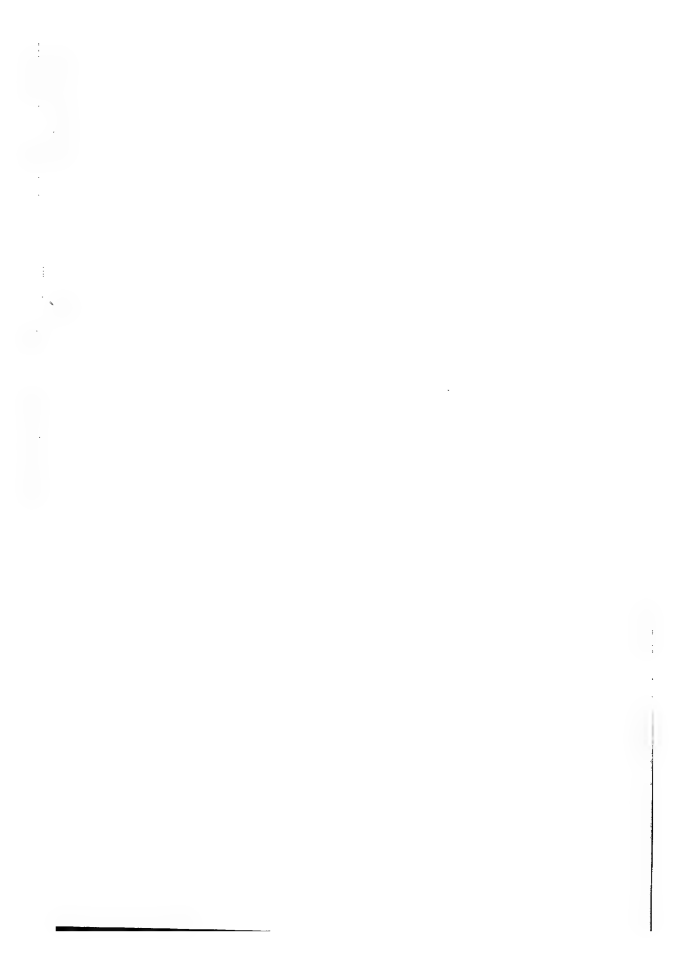
وفى وصف خديجة رضى الله عنها له على الخلاص الخذت تطمئنه وهو يرتجف من شدة المفاجأة حين نزل الوحى عليه أول مرة ما يعطي صورة عن أخلاقه على الله المناس الناس إذ تقول له: «لا والله لا ينخزيك الله أبدًا، إنّك تصل الرّحم وتصدُقُ الحديث وتَحملُ الكلّ وتُكسبُ المَعدُومَ وتَقْرِى الضّيْف وتُعينُ على نواصب الحَق »(١).

وكان عَيَّا الله يُكثر - في صمته - من التفكير والتأمل، وعُرِفَ عنه أنه كان يتحنَّث شهرًا كلَّ سنة في غار حراء، في عزلة عن الناس، يتعبد على دين إبراهيم، بعيدًا عما أصاب هذا الدين من تشويه وتحريف على يد الجاهلية الوثنية السائدة.

لقد كان الله يُعدُّهُ لذلك الأمر الخطير... أمر الرسالة الموجَّهة إلى كل البشرية..

张 张 张

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم عن عائشة رضى الله عنها.



فأما الأناجيل فى تزويرها لسيرة عيسى عليه السلام فلا تقل نكرًا وإن كان على صورة أخرى! وأى شىء أشد نكرًا من تأليه عيسى وادِّعاء بنوته لله؟! ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا هَمَ لَقَدْ جَئْتُمْ شَيْعًا إِدًّا ﴿ آَ تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًّا ﴿ آَ أَن دَعُوا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ﴾ [مريم: ٨٨ ـ ٩١].

ذلك ما أصاب سير الأنبياء من قبل من نسيان أو تحريف، فأما سيرة الرسول على الله عن العبث وعن النسيان، ووكلها ـ بقدر منه ـ إلى أمة ذات قدرة غير عادية على حفظ الروايات والنصوص، ومن ثَمَّ بقيت محفوظة على مدار التاريخ. وبذلك فهى السيرة القطعية في التاريخ كله التي يمكن الوثوق بوقائعها وأحداثها ونسبتها إلى صاحبها على الله .

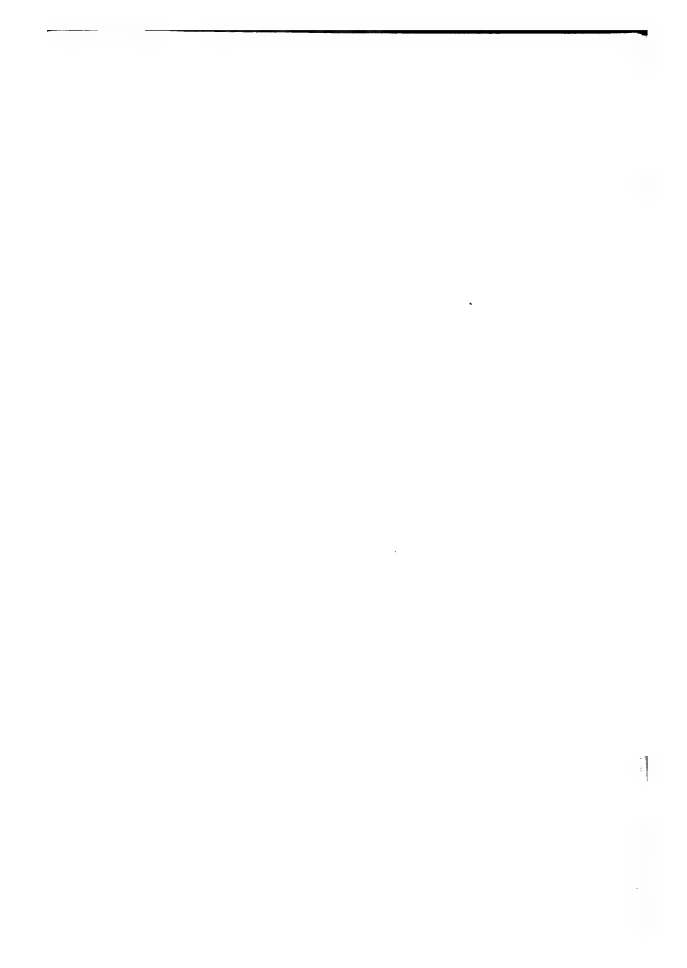
ومن خلال هذه السيرة ـ ومن خلال القرآن كذلك ـ حفظت اللمحات الصادقة من سير الأنبياء من قبل، فلاحق يوثق به من سير أولئك الأنبياء إلا ما ورد في القرآن أو الحديث. وفيضلاً عن ذلك فإننا نستطيع أن نقرأ في سيرة الرسول عربي الأنبياء جميعًا، فقد تجمّع في حياته عربي ما تفرق في حياة الأنبياء من قبل!

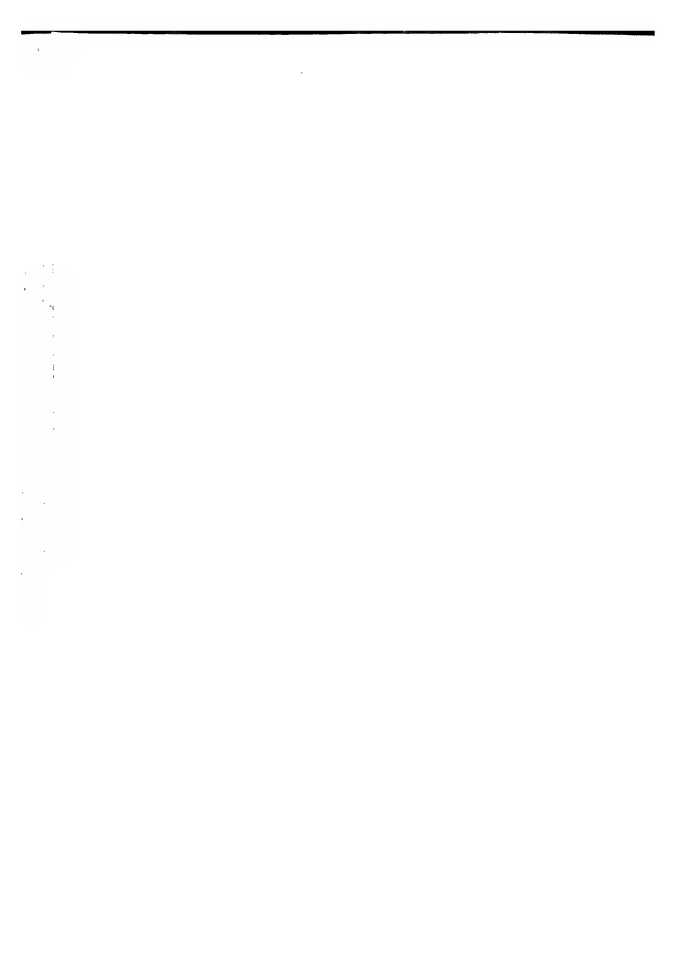
إن شخصية الرسول عَيْنِهُم هي أعظم شخصية في تاريخ البشرية كله، لا بالنسبة للعظماء من البشر فقط، بل بالنسبة للأنبياء والرسل كذلك، بما فيهم الرسل أولو العزم.

فإذا قسنا بمقاييس العظماء من البشر، فإننا إذا وجدنا قائداً سياسيًا في أمة نذر نفسه للقيادة السياسية وانقطع لها، فوجد أمته في شتات، لا يربط بينها رباط، ولا تجتمع على كلمة ولا هدف، فاستطاع من خلال قيادته الحكيمة، وتأثير شخصيته أن يجمع الأمة من شتاتها، ويوجد لها الرباط الذي يجعل منها أمة متماسكة، ووحد كلمتها، ورسم لها هدفًا تتجمع حوله فتنسى خلافاتها وتتآلف قلوبها. ثم برز إلى المعترك الدولي بهذه الأمة بعد توحيدها، فأحلها مكانًا مرموقًا بين دول العالم وشعوبه، وجعل لها احترامًا وتقديرًا بينهم. في فيماذا نسمى ذلك القائد السياسي في لغتنا، وكيف نصفه؟ ألا نقول: إنه رجل عظيم؟ وهو قد انقطع لهذه المهمة وحدها دون سواها؟

فكيف إذا كان هذا جانبًا واحدًا من جوانب متعددة تشملها شخصية الرسول الأعظم علي أن وكيف إذا كان وهو لم ينقطع لهذه المهمة وحدها، قد بذ فيها أي سياسي في التاريخ ممن تخصصوا في القيادة السياسية فحسب؟

وإذا وجدنا مصلحًا اجتماعيًا وجد المظالم والانحرافات الاجتماعية متفشية في مجتمعه، الأنانية هي رائد الأفراد، والأثرة هي رائد الجماعات. القوى يظلم الضعيف، والغني يأكل الفقير، والمجتمع أفراد وجماعات متفرقة، تتناحر فيما بينها على السلطة أو المال أو الجاه؛ نهارون للفرص كلهم، لا يرعى أحدهم لأخيه حقًا ولا يرقب فيه إلا ولا ذمة. . فنذر نفسه لإقامة العدل الاجتماعي وإزالة الانحرافات من مجتمعه، وأوجد التوازن المنشود بين الفرد والمجتمع، وبين الحاكم والمحكوم، وجعل أغنياء الأمة يتعاطفون مع فقرائها ويشركونهم في جانب من أموالهم، فيعيش المجتمع كله كأنه أسرة واحدة كبيرة، متكافلة متعاونة متحابة. فكيف نسمى ذلك المصلح في لغتنا، وكيف نصفه؟ ألا نقول: إنه رجل عظيم؟!





تخصصوا لها ووهبوا أنفسهم لها على حدتها. . فكيف نسمى من جمع فى شخصه الكريم هذه الشخوص كلها، وكل واحد من بينها عظيم؟!

على أن عظمة الرسول على الاسكان في اجتماع هذه الشخوص المتعددة في شخصه الكريم فحسب. بل هناك درجة أعلى من العظمة، هي أن هذه الجوانب كلها لم يشغله واحد فيها عن الآخر! فعمل المقائد السياسي لم يشغله عن عمل القائد الحربي، ولا عن عمل المصلح الاجتماعي، ولا المصلح الأخلاقي، ولا عن عمل المربي، ولا عن عمل العابد. بل لم يشغله ذلك كله عن أسرته وروجاته وبناته، فكان نعم الزوج، ونعم الأب، ولو أن إنسانًا تفرغ فقط لمطالب أسرة في حجم أسرة السرسول علياني فعدل فيها عدله وأعطاها ما أعطى الرسول أسرته من الرعاية والحب، ألا نقول: إنه إنسان عظيم! فكيف إذا كانت هذه الأمور كلها لا يلهيه جانب منها عن الجوانب الأخرى، وهي تنوء بالمختصين فيها، المنقطعين عن الجوانب الأخرى؟

كان يتعبد حتى تتورم قدماه عَلَيْكُم ، وحتى تشفق عليه عائشة رضى الله عنها من الجهد، فتقول له: هوِّن على نفسك فقد غفر لك الله من ذنبك ما تقدَّم وما تأخر، فيقول لها عَلَيْكُم : «أفلا أكون عبدًا شكورًا؟!».

ومع هذه العبادة الستى يعجز عنها المنقطعون لها وحدها، فهل طغى هذا التعبد على مهامه الأخرى عليه الله علم يعط القيادة السياسية حقها، أو التربية الخلقية، أو تربية الولئك الأفذاذ الذين كانوا قادة التاريخ في كل ميدان، كأبى بكر وعمر وعثمان وعلى وخالد وعكرمة، وأسماء وسمية. . ومئات غيرهم من الصحابة رضوان الله عليهم؟!

كلاً وإنها لعظمات بعضها فوق بعض، تجتمع كلها في شخصه الكريم. .

فإذا قسنا هذه الشخصية الفذة بالأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم، فنحن على ذات المستوى من العظمات.

إن شخصية الرسول وليكافئ وحياته وسيرته قد جمعت ما تفرق في الأنبياء الآخرين مما تميزوا به.

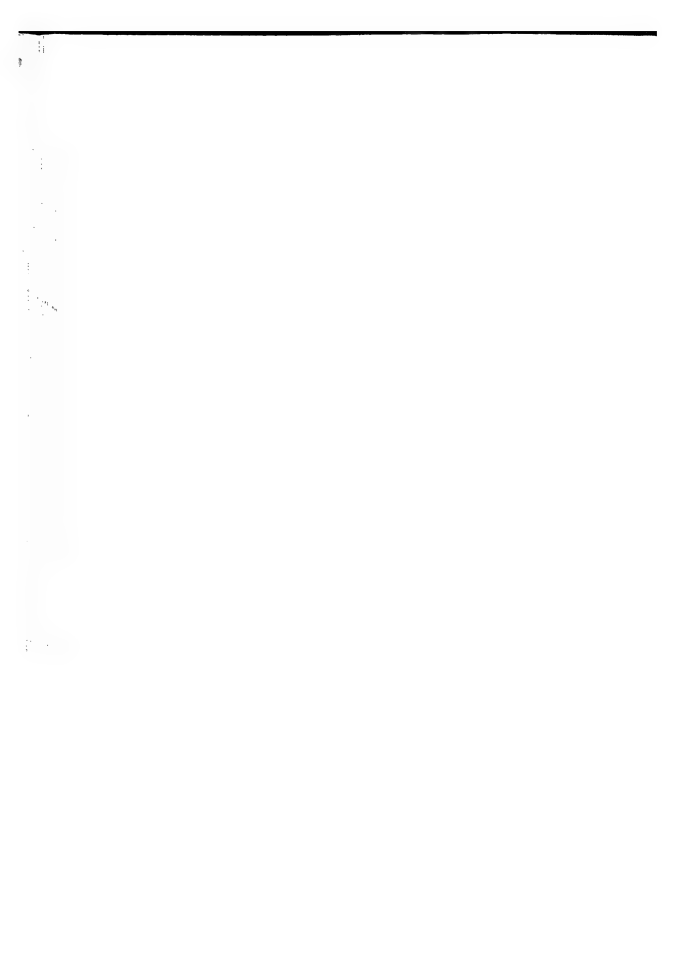
فإذا كانت حياة نوح عليه السلام قد تميزت بطول صبره على صد قومه مع عدم ٣٢٦

الانقطاع عن دعوتهم، وإذا كانت حياة إبراهيم عليه السلام قد تميزت بحلمه وأناته، والرفق في توصيل الحق إليهم، مع الامتشال الكامل لأمر الله والإسراع إلى طاعته، وإذا كانت حياة موسى عليه السلام قد تميزت بالقيادة الحكيمة التي ارتبط بها بنو إسرائيل حتى خرجوا من الاستضعاف والذل إلى الحسرية والكرامة، وتكونت منهم أمة تحكم بشريعة الله، وإذا كانت حياة عيسى عليه السلام قد تميزت بجانبها الروحاني الشفيف اللطيف، في مواجهة المادية الطاغية التي كانت تسود وجه الأرض، وتربية مجموعة من التلاميذ (هم الحواريون) على درجة عالية من الخلق والروحانية والطاعة لتعاليم رسولهم. . فإن حياة الرسول عن قد استوعبت ذلك كله في طياتها، وكان أثره في كل جانب من هذه الجوانب أعظم من كل من سبقوه من الرسل الكرام. وذلك كله من فضل الله عليه وهو يعده للرسالة الخاتمة: ﴿هُو اللّذي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بالْهُدَىٰ وَدين الْحَقّ ليُظْهِرَهُ عَلَى الدّين كُلّه ﴾ [الصف: ٩].

﴿ وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظيمًا ﴾ [النساء: ١١٣].

\* \* \*

.



## (۸) خصائص الرسالة المحمدية

الرسالة المحمدية هي الرسالة الخاتمة، وبها كمل الدين وتمت النعمة الربانية على البشرية. قال تعالى: ﴿ الْيُومَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دينًا ﴾ [المائدة: ٣]

وتتميز الرسالة المحمدية عن الرسالات السابقة كلها بجملة خصائص:

#### ١. ختمها للرسالات السابقة ونسخها لها:

محمد رسول الله عَيْكُم هو خاتم الأنبياء والمرسلين: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَد مِن رَجَالِكُم وَلَكِن رَّسُولَ اللَّه وَخَاتَمَ النَّبِيِينَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهَا ﴾ أَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهَا ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

ويقول الرسول عَيَّا اللهِ : "مَثْلَى ومَثْلُ الأنسياء منْ قَبْلى كَمَثْلُ رَجُلِ بَنى بُنيانًا فَأُحَسَنَهُ وَأَجْمَلَهُ، إلا مَوضِعَ لَبَنَة منْ زاوية من زَوَاياه، فجَعَلَ الناسُ يَطَوَفُونَ به ويَعجبون لهُ ويَقُولُونَ: هَلاَّ وضَعَتَ هذه اللَّبنَة ؟ فأنا اللَّبنة، وأنا خَاتمُ النَّبيين "(١).

ورسَالت هي الرسالة الحاتمة المناسخة لما قبلها: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابُ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨].

فهو مصدق لها في العقيدة. فالكتب كلها تقول: إنه لا إله إلا الله وحده بلا شريك، والقرآن يقول نفس الشيء. والكتب كلها تقول: ﴿ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَهُ غَيْرُهُ ﴾ والقرآن يدعو نفس الدعوة. ولكن القرآن مهيمن على ما بين يديه من الكتب في شأن التشريع، فهو يحمل الكلمة الأخيرة المنزلة من عند الله، وشرعه هو الشرع الواجب الطاعة، ومن ثم فهو ينسخ كل ما أتى قبله مخالفًا له.

وعلى هذا المعنى تفهم أيضًا هذه الآية: ﴿ قُلْ يَأَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ حَتَّىٰ تُقيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنجيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَبِّكُمْ ﴾ [المائدة: ٦٨].

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

فهم مطالبون بإقامة التوراة والإنجيل في أمر عبادة الله الواحد بلا شريك (ردًا على قول اليهود: عُزير ابن الله، وقول النصارى: المسيح ابن الله). وفي أمر الاعتراف برسالة محمد على المنهم يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل باسمه وصفته ومكان بعثته ومكان هجرته. ثم هم مطالبون بإقامة ما أنزل إليهم من ربهم \_ أي القرآن \_ عقيدة وشريعة. وإلا فهم ليسوا على شيء كما تصفهم الآية، أي ليسوا على دين صحيح يقبله الله منهم.

# ٧. دعوتها إلى الإيمان بما جاء به الأنبياء من قبل:

﴿ قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَلَا شُوتُ لَهُ مُسْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

والرسالة المحمدية هي الرسالة الوحيدة التي يؤمن أتباعها بالرسل جميعًا وبما أنزل المهم! فقد كفر اليهود بعيسي عليه السلام ومحمد عليه ، وكفر النصاري بمحمد عليه وآمنوا بعيسي، ولكن لا على أنه رسول بل على أنه إله وابن الله! أما المسلمون فهم وحدهم الذين يؤمنون بالرسل جميعًا من لدن آدم ونوح إلى محمد عليه . ويصف الله المتقين الذين آمنوا برسول الله عليه وأصبحوا مسلمين بأنهم: ﴿ الَّذِينَ يُؤْمنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ آ وَ وَالَّذِينَ يُؤْمنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالآخِرة هُمْ يُوقنُونَ ﴾ [البقرة: ٣، ٤].

وتلك مزية اختص الله بها هذه الرسالة وأتباعها. فقد قدَّر الله لهذه الأمة أن تسود في الأرض: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلُفَنَّهُمْ في الأرضِ كَمَا اسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مِن قَبْلُهِمْ وَلَيُمكَّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيبَدُلنَّهُم مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [النور: ٥٥].

وعلم الله سبحانه وتعالى أن هذه الأمة ستواجه شعوب البشرية كلها ودياناتها جميعًا، وأنه سيدخل في ذمتها يهود ونصارى. ويريد الله أن تكون هذه الأمة قائدة ورائدة: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الوَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

.

.

| · N  |   |   |
|------|---|---|
| - 20 | • |   |
|      | • |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| 1    |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| •    |   | • |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| :    |   |   |
| ;    |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| l l  |   |   |
| 1    |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |

ومن طبيعة المعجزة الحسية أن تكون محصورة في نطاق ضيق، هو نطاق المشاهدين الذين يستطيعون أن يروها بأنفسهم أو يسمعوا من قريب عن حدوثها، لذلك كان طبيعيًا أن يعرض الرسول معجزته على «قومه» خاصة لأنهم هم القريبون منه الذين يتسنى لهم رؤية المعجزة أو السماع عنها.

ثم يعلم الله سبحانه وتعالى أن البشرية ستنضج ذات يوم فلا تصر على المعجزة الحسية، المحدودة النطاق بطبيعتها، وإنما يتيسر لهم أن يؤمنوا بمعجزة من نوع آخر، غير محدود النطاق (١)، فيرسل بها رسوله عَيْنِ يبلغ بها العالمين.

والله هو الأعلم بخلقه، وبما يصلح لهم في كل حين من الزمان: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الملك: ١٤].

#### ٤. شمولها لمطالب الحياة البشرية في جميع الميادين:

كما كانت الرسالات السابقة محدودة في المكان فقد كانت كذلك محدودة فيما تشمله من نواحي الحياة البشرية.

لقد جاءت كلها شاملة للقضية الكبرى التى لا تستقيم حياة البشر من غيرها فى الدنيا ولا فى الآخرة، تلك هى قضية الألوهية: لا إله إلا الله، اعبدوا الله ما لكم من إله غيره. ثم جاءت \_ إلى جانب ذلك \_ بإرشادات وتشريعات تناسب حالة القوم الذين بعث الرسول إليهم، وتصلح المفاسد الموجودة لديهم، كما بعث شعيب يقول: ﴿ أَوْفُوا الْكَيْلُ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ (١٨١) وزِنُوا بالقسطاسِ المُسْتَقيم (١٨١) وَلا تَبْخُسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلا تَعْشُواْ فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ الشعراء: ١٨١ ـ ١٨٨].

وبعث لوط يقول: ﴿ أَتَأْتُونَ الذُّكْرَانَ مِنَ الْعَالَمِينَ (١٦٥) وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ (رَبُّكُم مِّنْ أَزْوَاجِكُم بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥، ١٦٥].

ثم جاءت التوراة شاملة لكثير من جوانب الحياة الاجتماعية والاقتصادية، ولكنها محدودة بقوم معينين، هم بنو إسرائيل، وزمن معين مقدر في علم الله، لذلك تعد تشريعًا خاصًا بهم، يلائم أحوالهم الخاصة، ويراعى تقسيماتهم السبطية (نسبة إلى

<sup>(</sup>١) سنتكلم فيما يلى عن المعجزة عامة والمعجزة القرآنية خاصة.

الأسباط الاثنى عشر وهم أولاد يعقوب عليه السلام) ويكلف كل سبط منهم بمهمة معينة في حياة تلك الجماعة المحدودة المحصورة.

وجاء عيسى عليه السلام يقول لهم: ﴿ وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَلَأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ [آل عمران: ٥٠]

فالإنجيل يعتبر مكملاً للتوراة في الواقع وتعديلاً جزئيًا لبعض أحكامها، أو تخفيفًا لبعض العقوبات التي فرضت على بني إسرائيل من جراء ظلمهم.

ثم جاء الوقت الذى يعلم الله أن البشرية قد تهيأت فيه لتلقى رسالة عامة شاملة، وقدر الله أن تبقى هذه الرسالة فى الأرض إلى يوم القيامة، فأصبح من المناسب لهذه الرسالة \_ المشاملة للبشرية كلها \_ أن تكون شاملة كذلك لكل مطالب البشرية فى جميع الميادين.

وهذا هو الحق بالنسبة للرسالة المحمدية.

إنها تشتمل بادئ ذى بدء \_ كالرسالات كلها \_ على القضية الكبرى، قضية الألوهية (وسنتكلم عن هذه النقطة بشيء من التفصيل في فقرة تالية)؛ لأنها هي المقوم الأول من مقومات الحياة البشرية، التي لا يستقيم بدونها أيّ إصلاح في الأرض، ومن ثم فهي المطلب الأول من مطالب الإنسان الصالح في الحياة الدنيا.

ثم تشتمل بعد ذلك على تشريعات وتوجيهات في كافة شئون الحياة: السياسية (١) والاقتصادية والاجتماعية والفكرية والروحية والخلقية. . إلخ.

ولا يتسع المجال في هذا الكتاب لدراسة مفصلة لتلك الجوانب كلها، فهي مجال المتخصصين في دراسة الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي، ولكنا نشير فقط فيما يتعلق بدراستنا الحاضرة إلى ثلاثة أمور:

١ - أنه لا يوجد جانب من جوانب الحياة البشرية على الإطلاق لم يتعرض له الإسلام بتشريع أو تنظيم، فهو بصفة عامة ينظم علاقة الإنسان بربه (وهي العبادة بشتى أنواعها وفي مقدمتها الاعتقاد بوحدانية الله والالتزام بطاعته)، وعلاقة الإنسان بنفسه (وهي التركية التي تشير إليها الآية: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاها ﴾ [الشمس: ٩].

<sup>(</sup>١) مما يلاحظ في التوراة أنها لم تتعرض لأى تنظيمات سياسية على نطاق «أمة» إنما ورد فيها تنظيم للعلاقات الداخلية بين أسباط بني إسرائيل فحسب.

| - |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

وذلك كالنواحى السياسية والاقتصادية التى تتغير صورتها على الدوام من جيل إلى جيل. ولكنها، رغم تغيرها، ينبغى أن تلتزم بأصول ثابتة، فالصورة السياسية مشلاً تتغير، ولكن الحكم بما أنزل الله لا بأى شريعة أخرى مسألة لا يحوز أن تتغير. ومبدأ الشورى لا يجوز أن يتغير. والحكم بين الناس بالعدل لا يجوز أن يتغير. ومبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لا يجوز أن يتغير، وكذلك فإن يتغير ومبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لا يجوز أن يتغير، ولكنها في الصورة الاقتصادية تتغير بتغير ما يستغل من طاقات السماوات والأرض، ولكنها في تغيرها ونحوها المستمر لا ينبغى أن تخرج عن الأصول العامة التى تحكمها، كتحريم الربا والاحتكار والغصب والسلب والنهب والغش والسرقة في أى صورة من صورها، كما ينبغى ألا يُكنز المال وألا يُستَخدم في المعصية، وأن تؤدى زكاته، وأن يُفقى منه في سبيل الله.

وبذلك تتحقق لهذه الشريعة صفة المرونة في الأمور المتغيرة مع ثبات الأصول العامة التي تحكمها.

٣ ـ أن هناك أمورًا متروكة لم يرد بشانها نص وهي التي قال عنها الرسول عَلَيْكُمْ :
 «إنَّ الله تَركَهَا رَحْمَةٌ بالنَّاسِ غَيْرَ نسْيَانِ»(١): وهذه تتسع لما يجد في حياة الناس من مخترعات ومكتشفات وتنظيمات، وهي متروكة للاجتهاد بما لا يتعارض مع نصوص الشريعة.

بهذه الصورة المعجزة يتسع الإسلام لكل نمو البشرية منذ نزول هذه الشريعة إلى أن تقوم الساعة. لا يقف في سبيل نموها السليم، وإنما يقف فقط في طريق انحرافاتها فيقوّمها، لأن غايته الأصلية هي تقويم حياة البشر على الأرض في جميع العصور، حتى يكون الإنسان دائمًا كما خلقه الله، وكما أراده أن يكون: ﴿ لَقَلْ خَلَقْنَا الإنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴿ تَ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ۞ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ [التين: ٤- ٦].

فلا يقف الإسلام في سبيل التقدم العلمي والتقدم الحضاري. بل إن الإسلام هو الذي بعث المسلمين لينشئوا حركة علمية ضخمة، كان من أهم آثارها المنهج التحريبي في البحث العلمي، الذي تعلمته أوربا على يد المسلمين في الأندلس والشمال الإفريقي وصقلية وجنوب إيطاليا الإسلامي، والذي قامت عليه نهضتها

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم من حديث طويل له.

العلمية الحاضرة. والإسلام هو الذي أنشأ حضارة تاريخية ضخمة أنارت العالم كله وقت أن كانت أوربا تعيش في ظلام القرون الوسطى، المظلمة بالنسبة إليهم، المزدهرة بالنسبة للإسلام. وكان أروع ما في هذه الحضارة أنها تعمر الأرض بأقصى ما في طاقة البشر من قدرة على التعمير في جميع الميادين وجميع الاتجاهات، ولكن دون أن تقطع ما بين الإنسان وخالقه، كما تصنع الحضارة الجاهلية المعاصرة في الغرب، ودون أن تقطع ما بين الحياة الدنيا والآخرة، كما تصنع تلك الجاهلية، فتدفع الناس دفعًا إلى التكالب المزرى على شهوات الأرض، وعلى تحطيم كل القيم الفاضلة في سبيل ذلك المتاع الرخيص، وما ينشأ عن ذلك حتمًا من فساد الفطر وفساد الأخلاق والصراع الرهيب الذي يهدد الأرض بالدمار!

كلا! إن الإسلام ينشئ حضارة من نوع آخر، أثمن وأعلى، حضارة تعمس الأرض، ولكنها تعمرها بمقتضى المنهج الربانى، فلا تحرم الناس من المتاع الطيب، ولكنها تحافظ على كيانهم الإنسانى وهم يتناولون ذلك المتاع، ولا تهبط بهم إلى مستوى الحيوان: ﴿ قُلْ مَنْ حُرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعبَادِهِ وَالطَّيبَاتِ مِنَ الرِّزُقِ قُلْ هِي مستوى الحيوان: ﴿ قُلْ مَنْ حُرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَلْقِيامَة كَذَلكَ نُفُصَلُ الآيات لقَوْم يَعلَمُونَ ﴾ للَّذينَ آمنُوا في الْحَياة الدُّنيا خَالصة يوْم القيامة كذلك نُفُصلُ الآيات لقَوْم يعلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٢] ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثُوى لَهُم ﴾ [محمد: ١٢].

#### ٥. منهجها الفكري:

تميزت هذه الدعوة كذلك بأن لها منهجًا فكريًا في البحث عن الحق.

إن هذه الدعوة تخاطب الإنسان كله، وجدانه وفكره على السواء. وكما يستثير القرآن وجدان الإنسان لينفعل بمشاهدة آيات الله في الخلق فيحس بعظمة الخالق وقدرته المعجزة، فيخضع وجدانه لعظمة الله ويستسلم له، فكذلك يوقظ القرآن عقل الإنسان ليتدبر، وليناقش الأمور مناقشة فكرية منطقية هادئة تصل به إلى اليقين.

فبينما يخاطبه، لإثارة وجدانه، بمثل هذه الآيات: ﴿ قُلِ الْحَمْدُ لِلّه وَسَلامٌ عَلَىٰ عَبَادِهِ اللّهِ يَسُو وَأَنزَلَ عَبَادِهِ اللّهِ يَنْ اصْطَفَىٰ آللّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْوِكُونَ ۞ أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَوَاتَ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مَّنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَاثِقَ ذَاتَ بَهْجَة مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهٌ مَع اللّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ۞ أَمَّن جَعَلَ الأَرْضَ قُرارًا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا

رُواسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهُ مَّعَ اللَّه بَلْ أَكْثُرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ (١٦) أَمَّن يُجيبُ الْمُصَضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشَفُ السُّوءَ وَيَجْعَلَكُمْ خُلَفَاءَ الأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّه قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ (٢٦) أَمَّن يَهْديكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسلُ الرِّيَاحَ بُشْراً بَيْنَ يَدَي ثَذَكَّرُونَ (٢٦) أَمَّن يَبْدُأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِن رَحْمَتِه أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّه تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ (١٦) أَمَّن يَبْدُأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [النمل: ٥٩- ١٤].

فإنه يخاطبه لإيقاظ عقله بمثل هذه الآيات: ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَ يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكُّرُونَ ﴾ [النحل: ١٧].

﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢].

﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَد وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهِ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَه بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ سُبَّحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩١].

﴿ أَفَلا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٦].

﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥].

﴿ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَات طَبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُت فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورِ ٣٣ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبْ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِمًا وَهُو حَسِيرٌ ﴾ [الملك: ٣، ٤].

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَ لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْقَلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٠].

﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَٰفِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦].

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَاحِدَةٍ أَن تَقُومُوا لِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَىٰ ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِكُم مِّن جِنَّةً إِنْ هُوَ إِلاَّ نِذَيرٌ لَّكُم بَيْنَ يَدِّي عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ [سبأ: ٤٦].

إن هذه الآيات وأمثالها تكون في مجموعها منهجًا فكريًا للوصول إلى الحق يمكن تلخيصه في هذه النقاط:

١ ـ التخلى عن التقليد الأعمى والموروثات الفاسدة التي لا تقوم على دليل ولا برهان.

٢ ـ عدم اقتفاء أى فكرة قبل تمحيصها وعرضها على البرهان والمنطق، لأن الإنسان مسئول عن تفكيره واعتقاده، لأن الله أعطاه سمعًا وبصرًا وعقلًا ليفكر لنفسه ويتدبر، ويوم القيامة سيسأل سمعه ويصره وعقله: كيف اقتفى شيئًا دون أن بعرف حقيقته؟

٣ ـ التـدبر في كل الأمور بالمنطق الـعقلي، وعـدم اتخاذ المواقف بدافع الهـوى لأن الهوى يعمى الإنسان عن الحق.

فإذا اتبع الإنسان هذا المنهج، فألقى عنه موروثاته التى لا تقوم على دليل، وكف عن التقليد الأعمى، ورفض أن يتبع شيئًا يُعرض عليه إلا ببرهان، ثم راح يفكر بالمنطق بعيدًا عن الهوى فإنه لابد واصل بإذن الله إلى الحق.

وقد تميزت هذه الدعوة بمنهجها الفكرى هذا عن سائر الرسالات قبلها، حيث كانت المعجزات الحسية هي الدليل على صدق الرسول المرسل من عند الله، وكانت وسيلة الناس إلى التصديق هي مشاهدة المعجزة أو السماع بها.

أما هذه الدعوة التى أراد الله لها أن تبقى حتى يرث الله الأرض ومن عليها، فقد جعلها \_ سبحانه وتعالى \_ موجهة إلى العقل، لتخاطب أجيال البشرية كلها منذ نزولها إلى آخر الزمان، لا عن طريق شيء حسى يراه جيل بعينه، ولكن عن طريق أداة دائمة في تركيب الإنسان وهي العقل. والعقل مصاحب للإنسان في كل أجياله وفي أي مكان يكون فيه. ومن ثم تخاطبه هذه الرسالة وتدعوه إلى التصديق بها عن طريق هذه الأداة الكامنة في تركيبه، فلا يجد مفرًا \_ لو أخلص في استخدام عقله \_ من التسليم بما فيها من حق.

والقرآن لا يطالب الناس بالتسليم الأعمى بشىء على الإطلاق، بل يطالبهم بالتدبر والتفكر في كل القضايا ـ حتى قضية الألوهية الواجبة التسليم ـ لكى يسلموا عن اقتناع، فيبقى التسليم راسخًا لا يهتز ولا يتقلقل.

قضية الألوهية، قضية الرسالة، قضية البحى، قضية البعث ـ وهى كلها من أركان الإيمان الأساسية ـ لم يطلب القرآن التسليم بها بلا دليل! إنما قال للناس:

فكروا وتدبروا ثم اسألوا أنفسكم بعد التـفكر والتدبر، أإله مع الله؟! أيعجز الله عن إرسال الرسل وتنزيل الـوحى وإحياء الموتى ومـحاسبـتهم؟! فإذا كـان الجواب الذى يصل إليه العقل هو النفى، فقد وجب الإيمان إذن ووجب التصديق.

وليس معنى ذلك أن العقل البشرى يستطيع أن يحيط علمًا بكل شيء، فإن له حدودًا لا يستطيع أن يتجاوزها مهما حاول. ولكن المعنى أن الإسلام قد دعا العقل البشرى أن يعمل فيما هو متاح له، ليصل إلى اليقين في تلك الحقائق الرئيسة الكبرى التي تكوّن أساس الإيمان، وأن الإسلام قد تفرد بهذا بين الرسالات.

على أن المنهج الفكرى الذى تتميز به هذه الدعوة الإسلامية لا ينحصر فيما يتعلق بأمور العقيدة، بل يمتد فيشمل ميادين أخرى.

فإذا كان القرآن قد طالب العقل البشرى بأن يتدبر آيات الله فى الكون ليتعرف على الخالق الذى له ملك السماوات والأرض وهو على كل شىء قدير، فقد طالبه كذلك بالتفكر فى تلك الآيات ليتعرف على السنن الربانية التى تحكم سير هذا الكون، ليتمكن من استخدام ما سخر الله له فى هذا الكون من طاقات: ﴿ وسَخَرَ لَكُم مّا فى السّموات وما في الأرض جَميعًا مّنه ﴾ [الجاثية: ١٣].

﴿ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحُونَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوا فَضْلاً مِن رَّبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُ وَا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلاً ﴾ [الإسراء: ١٢].

﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَهلَةِ قُلْ هِيَ مَواقِيتُ ﴾ [البقرة: ١٨٩]. «لَقَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ داء دواءً فإذا مَرضْتُمُ فَتَدَاوَوْا... (١).

وإنَّ أمثال هذه التوجيهات في القرآن والسنة التي لا تكتفى بطلب مشاهدة الأشياء بل تلفت النظر إلى عللها، لهى التي بعثت الأمة الإسلامية تطلب العلم من مصادره التي كانت متاحة يومئذ، ثم تنشئ من بعد حركتها العلمية الذاتية التي تتلمذت عليها أوربا فأنشأت نهضتها. وكان أبرز ما فيها منهج المشاهدة والملاحظة والتجريب، الذي يقوم على أساسه كل التقدم العلمي الحاضر.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

كذلك يطلب القرآن من العقل البشرى أن يتأمل في حكمة التشريع (بقدر ما يُتاح له) حتى إذا طبقه كان تطبيقه واعيًا متفهمًا، فتختتم كثير من آيات الأحكام بمثل هذا التعقيب: ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [النور: ٢١].

وهذا التوجيـه هو الذي أنشأ الفقه الإسلامي، وهو أثمن ما أنتـجه العقل المسلم من روائع، وما يزال هذا النتاج حيًا وقابلاً للحياة والنمو ما دامت الحياة.

كما أن الإسلام وجَّه العقل البشري إلى تدبر السنن الربانية التى تسيِّر حياة البشر على الأرض: ﴿ وَلَن تَجِدُ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾ [الفتح: ٢٣].

﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١].

﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذيقَهُم بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ٤١].

﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْميرًا ﴾ [الإسراء: ١٦٦].

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُّبْلسُونَ ﴾ [الانعام: ٤٤].

﴿ وَاتَّقُوا فِتْنَةً لاَّ تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمْ خَاصَّةً ﴾ [الأنفال: ٢٥].

«لَتَأْمُرُنَّ بِالمَعْرُوف ولتَنْهَوُنَّ عن المُنْكَرِ أو ليوشِكَنَّ اللهُ أن يَبْعثَ عليكُمْ عقابًا منه ثم تَدْعونَه فلا يُستجابَ لكم اللهُ ا

والغرض من هذه التوجيهات هي أن يعرف الإنسان أن حياته لا تمضى بلا ضوابط، وأنه ليس معفى من نتائج عمله. بل إن كل عمل يعمله الإنسان فردًا أو جماعة له عواقبه سواء في الحياة الدنيا أو في الآخرة، حسب سنن ربانية لا تتبدّل ولا تتحول ولا تحابى فردًا ولا جماعة. فمن أجل ذلك عليه أن يتدبر الطريق الذي ينبغى أن يسلكه، ويتدبر عواقب عمله قبل أن يقدم عليه.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي.

كــذلك يطلب الإســلام من العقـل البشرى أن يتـدبر عبرة التـاريخ: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٧].

﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدٌ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَارًا فِي الأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ اللَّهِ مِن وَاقَ ﴾ [خافر: ٢١].

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكَن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ﴾ [الحج: ٤٦].

فالمطلوب إذن هو دراسة التاريخ لا على أنه مجموعة من الحوادث حدثت بغير رابط ولا دلالة، ولكن على أنه يجرى حسب السنن الربانية الثابتة، وأن هناك رباطًا يربط الأحداث هو قدر الله المقدور، الذى يسير حسب تلك السنن الثابتة، فإذا تدبر العقل ذلك ووعى عبرة التاريخ، فإنه قمين ألا يقع فيما وقع فيه السابقون من أخطاء وخطايا، بل يقوم خطاه بحيث لا تصطدم مع السنن الربانية، فيسير آمنًا في الحياة الدنيا، وفي طريق يؤدى به إلى الأمن في الدار الآخرة.

وعلى ذلك يمكن تلخيص المجالات التي يطلب الإسلام من العقل البشرى أن يتفكر فيها بهذه المجالات الخمسة:

- ١ \_ التدبر في آيات الله في الكون للتعرف على الخالق والإيمان به والتسليم له.
- ٢ ــ التدبر في آيات الله في الكون للتعرف على السنن التي تسيّر الكون الاستخلاص
   طاقاته وتسخيرها لعمارة الأرض.
- ٣ \_ التدبر في حكمة التشريع لإحسان تطبيقه على الأحوال المتجددة في حياة الناس.
- ٤ ـ التدبر في السنن الربانية التي تسير حياة الناس في الأرض بمقتضاها لتقويم حياة المجتمع البشري.
- ٥ ـ التدبر في عبر التاريخ والاستفادة منها في تجنب الأخطاء، والاستقامة على
   الطريق الصحيح.

وذلك أوسع مجال يمكن للفكر البشرى أن يعمل فيه العمل المثمر المفيد.

#### ٦. غنى مصادرها التشريعية:

مما تميزت به هذه الدعوة كذلك غنى مصادرها التشريعية. فالرسالات السابقة كلها تجد تشريعاتها محصورة فى الكتاب المنزل فحسب. أما هذه الدعوة التى لم تنزل لقوم محدودين ولا لفترة من الزمان محدودة، وإنما نزلت للبشرية كافة ولأمد من الزمن ممتد إلى قيام الساعة، فقد خصها الله بسعة فى المصادر التشريعية تلائم سعة رقعتها وامتداد زمانها، فنجد مع الكتاب سنة الرسول عيالي تفصل ما أجمله الكتاب وتبين أحكامه تارة، وتستقل بتقرير الحكم تارة أخرى. فقد فرض الله الصلاة مثلاً \_ ولكن أحكام الصلاة بينتها السنة. وكذلك الأمر فى الزكاة، فالسنة هى التى فصلت أحكامها وأنواعها ومقاديرها. واستقلت السنة ببعض الأحكام كحد الردة وحد الخمر وحكم الرجم للزانى المحصن، وأحكام البيع والشراء. الخو.

وإلى جانب الكتاب والسنة فباب الاجتهاد مفتوح في ما لم يرد فيه نص، أو فى طريقة تطبيق النص على حالة لم تقع فى عهد الرسول عَيْنَا مَ ، وهذا هو الذى كفل لهذه الشريعة أن تتسع للنمو الدائم فى حياة البشر ولا تضيق عنه، وجعل الحياة فى ظلها تتحرك وتنمو أبدًا ولا تتجمد، وهمو ما لم يكن متاحًا للدعوات السابقة لان الله قدر لها فعرة محدودة من الزمن تنسخ بعدها، أما هذه الرسالة فلا ناسخ لها، لذلك وهبها الله القدرة على الامتداد ومواكبة الحياة المتجددة على الأرض.

ويعد العلماء مصادر التشريع في الإسلام بهذه الأصول الأربعة:

- ( أ ) الكتاب.
  - (ب) السنة .
- (جـ) والإجماع.
- ( د ) والقياس.

#### ٧- موافقتها للفطرة البشرية:

حين نقول: إن هذه الرسالة تميزت بموافقتها للفطرة البيشرية فليس معنى هذا أن الرسالات السابقة مخالفة للفطرة أو معافية لها. فكل الرسالات من عند الله أصلاً (وإن كان قد أصابها التحريف فيما بعد) ولكن الرسالات السابقة كما أسلفنا قد

روعى فيها أنها جاءت لقوم محدودين، ولفترة من الزمن محدودة، لذلك كانت كلها تعالج أمورًا محلية وجزئية. أما هذه الرسالة العالمية الممتدة في الزمن فقد جاءت لتعالج أمر الإنسان كله، بصرف النظر عن جنسه أو لونه أو لغته أو زمانه أو مكانه. . ومن ثم فهي تتعامل مع الفطرة الإنسانية ذاتها في جميع أحوالها لا مع البيئة ولا الزمان ولا المكان، فروعي فيها من لدن منزلها جلّت قدرته أن تكون موافقة للفطرة تمامًا ومتلبسة بها.

إن الله هو خالق الفطرة البشرية العليم بما يصلحها، وما يصلح لها. وهو منزل هذا الدين. نزّله على علم. وفصّله على قدّ الإنسان: ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ لَخَلْق اللّه ذَلكَ الدّينُ الْقَيّمُ ﴾ [الروم: ٣٠].

وكلما مر النزمن، وتقلبت البشرية في النظم الجاهلية بعيداً عن منهج الله فأصابتها الاضطرابات والانحرافات، تبين لنا ما كان خافيًا علينا من حكمة هذا الدين في موافقته للفطرة البشرية وتقويمه لانحرافاتها.

إن فى الفطرة البشرية كما خلقها الله مجموعة من الدوافع أودعها الله فى الفطرة لتعين الإنسان على القيام بما كلف به من أمر الخلافة فى الأرض، كدافع الطعام والشراب والملبس والمسكن والجنس والتملك وإثبات الذات. إلخ. ولكن هذه الدوافع مع ضرورتها لعمارة الأرض خطيرة على الكيان البشرى إذا تركت بلا ضابط يضبط منطلقها. فعندئذ تتحول إلى شهوات جامحة لا يملك الإنسان نفسه من سلطانها. والنظام الأمثل هو الذى يسمح لهذه الدوافع بالقدر المعقول من الحركة فلا يعطلها ولا يكبتها من أصولها، وفى الوقت ذاته يضبط منطلقها فلا تتحول إلى شهوات، فيأخذ الإنسان نصيبه من المتاع الطيب، وينضبط سلوكه فى ذات الوقت فى الحدود التى لا تعود عليه بالعطب والدمار.

وذلك بالضبط هو ما صنعه الإسلام.

يتيح للدوافع كلها أن تعمل، لا يستقذر شيئًا منها ولا يستنكره، وفي الوقت ذاته يعمل على تهذيب هذه الدوافع والارتفاع بها إلى أقصى ما يملك الإنسان من رفعة في حدود كيانه البشرى، فلا تصبح شهوات جامحة وإنما رغبات منضبطة بالحدود التي رسمها الله \_ بعلمه وحكمته \_ وقال عنها: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَقْرُبُوهَا ﴾ [البقرة: ١٨٧]. و﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَعْتَدُوها ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

لذلك لا يُقرّ الإسلام الرهبانية، لأنها تعطل دوافع الفطرة وتكبتها.

كذلك لا يُسقر الإسلام الانفلات مع الشهوات الجامحة كما تصنع الجاهلية المعاصرة بصفة خاصة، فتفسد الفطرة وتفسد الأخلاق، وتنحط بالإنسان إلى درك الحيوان.

هــذا التوازن ـ الذى رأينا نموذجًا منه فى الحديث السابق فى أمر الطعام والشراب وراحـة الجـسـد وعلاقـة الجنس، والذى يجعل الإنـسـان «فى أحسن تقـويم» ـ يقيـمه الإسلام فى جـميع مجالات الحياة بلا استثناء. . خذ نموذجًا لذلك الملكية الفردية.

إنَّ الغرب الرأسمالي يسمح للفرد بالتملك في غير حدود وبلا ضوابط فينشأ عن ذلك الظلم السياسي والاجتماعي والاقتصادي الموجود في الغرب.

والشيوعية تكبت نزعة التملك فلا تسمح بالملكية الفردية إطلاقًا. . مما أدَّى إلى قتل الحوافز الفردية وتناقص الإنتاج حتى أصبحت روسيا ـ التى تملك أخصب مزارع القمح في العالم، في أوكرانيا وروسيا البيضاء \_ تحتاج إلى استيراد القمح من أمريكا بسبب عجز الإنتاج! وانتهى الأمر بالشيوعية إلى الانهيار.

والإسلام لا يصنع هذه ولا تلك.

إنه يتمشى مع الفطرة فيبيح الملكية الفردية من حيث المبدأ، ليتيح للحوافز الفردية أن تعمل، ولا يكبتها كما تصنع الشيوعية، ولكنه يضع الضوابط التي تمنع الظلم وتمنع الفساد. فيحرم الربا والاحتكار والغصب والسلب والنهب والسرقة والغش

<sup>(</sup>١) أي: راوها قليلة في نظرهم.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري.

كطرق للتملك أو لتنمية المال. ثم يفرض الزكاة التي تحد من التضخم وتشرك الفقراء في جهد الأغنياء. ويوجب الإنفاق في سبيل الله، ويحرم الكنز، ويحرم الترف والمخيلة بالمال. وهذه كلها ضوابط تمنع ما يحدث في الغرب الرأسمالي من فساد خلقي وظلم اجتماعي وسياسي واقتصادي.

وهكذا لو تتبعت جميع مجالات الحياة تجد التوافق الكامل بين هذا الدِّين وبين الفطرة البشرية، كما تجد التوجيهات التي تمنع الانحراف أو تعالجه عند حدوثه، فتظل الفطرُ أقربَ ما تكون إلى السلامة، والحياة أقرب ما تكون إلى الاستقرار.

#### ٨. سماحتها ويسرها:

﴿ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴾ [الحج: ٧٨].

﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨].

﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهَّرُوا وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنكُم مِّنَ الْغَائِطُ أَوْ لامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بوَجُوهِكُمْ وَأَيْدَيكُم مِنْ مَرْجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُّتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُم مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُّتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ تَشْهُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُّتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ تَشْهُرُونَ ﴾ [المائدة: ٦].

"إِنَّ هَذَا الدِّين يُسُرِّ ولَنْ يُشَادَّ الدِّين أحدٌ إِلاَّ غَلَبَهُ»(١).

إن الله لم ينزل هذا الدِّين أصلاً لِيعنت به الناس! فماذا يفعل الله بإعنات الناس والتشديد عليهم؟ ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَّءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

بل إن الله ليس في حاجة إلى عقاب السناس وتعذيبهم في الآخرة كذلك: ﴿ مَا يَفْعَلُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَآمَنتُمْ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٧].

إنما نزَّل عليهم هذا الدين من أجلهم هم . . من أجل مصلحتهم . . من أجل أن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري والنسائي.

يكونوا «فى أحسن تقويم» كما خلقهم. من أجل أن يكونوا مؤهلين للتكريم الذى كرمهم به الله: ﴿ وَلَقَدْ كُرِّمْنَا بَنِي آدُم ﴾ [الإسراء: ٧٠].

ثم إنه من رحمته يجعل لهم هذا الدِّين من أجل مصلحتهم ثم يثيبهم \_ إذا اتبعوه \_ بجنته ورضوانه مكافأة لهم على العمل الصالح الذي عملوه «وكان الله شاكرًا عليمًا».

والإسلام .. في معالجته للنفس البشرية ليرتفع بها إلى المقام اللاثق بالإنسان .. لا يجذب الإنسان جذبًا إلى أعلى فيمزق أوصاله! ولا يفرض عليه المثل الأعلى فرضًا فيعجز عنه! إنما يأخذه خطوة خطوة يصعد به نحو القمة حتى تستقيم خطواته ويألف الصعود، ثم يحبه، ثم يحرص عليه!

إنما يفرض الإسلام فقط الحد الأدنى الذى لا تستقيم الحياة بدونه، ثم يترك البقية للتطوع النبيل دون إكراه، مع التحبيب المستمر في الصعود: ﴿ زُيِن لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُواتِ مِنَ النَّسَاءِ وَالْبَيْنَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنَطَرَة مِنَ الذَّهَبِ وَالْفَضَة وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَة وَالْأَنْعَامِ وَالْفَضَة وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَة وَالْأَنْعَامِ وَالْفَضَة وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَة وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَة وَالْخَيْلِ الْمُسَوِّمَة وَالْخَيْلِ الْمُسَوِّمَة وَالْخَيْلِ الْمُسَوِّمَة وَالْخَيْلِ الْمُسَوِّمَة وَاللَّهُ عَندَهُ حُسُن اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعَبَادِ (١٠) اللَّهُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعَبَادِ (١٠) اللَّهُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعَبَادِ (١٠) اللَّهُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعَبَادِ وَاللَّهُ وَالْمُنْ وَلَا مُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَلَا مُنْ وَالْمُنْ وَالْمُولُونُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْ

أرأيت كيف يعالج الإسلام النفس البشرية؟ إن هذه الشهوات محببة إلى الناس كما تقرر الآية، فهل حرمها الله في ذاتها؟ كلا! إنما رسم لها فقط حدودًا تكون حلالاً في داخلها، حرامًا في خارجها. وتلك الحدود هي التي لا تصلح الحياة إلا بها، فهي إذن مفروضة، ولكن الإسلام يحبب للإنسان أن يستخفف من هذه الشهوات حتى لا تصبح شغله الشاغل، وحتى لا تشغله عن الجهاد في سبيل الله وهو ضرورة - أو تصده عن الإيمان بالله فتضيع آخرته: فيقول له بادئ ذي بدء: فيها وقل أو نيمكم يخير من الإستغراق مع هذه الشهوات؟ الجنة بما فيها من نعيم خالد ورضوان. ولمن هذا النعيم؟ هنا يرسم صورة جميلة شفيفة رائعة جذابة لعباد الله الذين يستحقون ذلك النعيم: إنهم الصابرون والصادقون والقانتون جذابة لعباد الله الذين يستحقون ذلك النعيم: إنهم الصابرون والصادقون والقرآن جذابة لعباد الله الذين يستحقون ذلك النعيم: إنهم الصابرون النفس، والقرآن المسجع عليها بهذا العرض الرائق الجميل، أرأيت إن شغل الإنسان نفسه بتحصيل هذه الصفات الجميلة، أيعود يستغرق في الشهوات؟! كلا! إنه من ذات نفسه الصفات الجميلة، أيعود يستغرق في الشهوات؟! كلا! إنه من ذات نفسه المسفات الجميلة، أيعود يستغرق في الشهوات؟! كلا! إنه من ذات نفسه المسفات الجميلة، أيعود يستغرق في الشهوات؟! كلا! إنه من ذات نفسه عليها بهذا العرض الرائق الجميلة، أيعود يستغرق في الشهوات؟! كلا! إنه من ذات نفسه المسفات الجميلة، أيعود يستغرق في الشهوات؟! كلا! إنه من ذات نفسه المسفات الجميلة، أيعود يستغرق في الشهوات؟! كلا! إنه من ذات نفسه المسلام المسلوم المسلوم

سينصرف عنها، دون إحساس بالقسر ولا بالإعنات، وما يريد الإسلام منه فى الموقت ذاته أن ينصرف عنها انصراف الرهبانية المعنت، إنما انصراف التخفف والترفع والرضى بالقدر الطيب المعقول..

ويفرض الإسلام صلوات محددة في اليوم والليلة، ولكنه يحبب في النوافل: «مايزالُ عَبْدي يَتَقَرَّبُ إلي بالنَّوافل حتى أُحبَّهُ فإذا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الذي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الذي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الذي يَبْطشُ بهاً..»(١).

وكذلك يفرض صيام شهر رمضان، ولكنه يحبب في صيام النفل.

ويفرض الزكاة بمقادير معينة في المال، ولكنه يحبب في الإنفاق في سبيل الله.

وهكذا يأخذ بيد الإنسان في رفق يحببه في الصعود حتى يحبه ويستقيم عليه، فينطبق عليه أستقامُوا تَتَنزَّلُ عَلَيْهِمُ فينطبق عليه هذا الوصف: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمُلاَكَةُ أَلاَّ تَخَافُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

أما الـتكاليف المفروضة في ذاتها فيقد رُوعى فيها أن تكون في حدود الطاقة البشرية: ﴿ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

فإن عـجز الإنسان عنها \_عـجزًا حقيـقيًا لا ادعـاءً ولا فرارًا من التكليف (والله أعلم به) \_ فإن الله يخفف عنه بمقدار عـجزه، ويوجهه أن يقول: ﴿ رَبَّنَا لا تُوَاخِذْنَا إِن نَّسينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الّذينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلا تُحَمِّلُنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا به وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

ثم إن زلَّ فإن الله لا يطرده من رحمته إلا إذا أصرًّ . .

﴿ فَتَلَقَّىٰ آدَمُ مِن رَّبَّه كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧].

﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِلْأُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفَرُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ (٣٠٠) أُولَٰقِكَ جَزَاوُهُم مَعْفَرَةٌ مِن رَبِّهِمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ مَعْفَرَةٌ مِن رَبِّهِمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٥، ١٣٥].

فأى سماحة أكبر من ذلك حتى مع المذنبين؟!

<sup>(</sup>١) حديث قدسي رواه البخاري.

# نماذج لأهم ما جاءت به الرسالة من القيم العليا

#### ١. ترسيخ عقيدة التوحيد؛

كل الرسالات جاءت أساسًا من أجل إحياء عقيدة التوحيد التي يكون الناس قد انحرفوا عنها إلى الشرك: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

ومع ذلك فإن من يتدبر القرآن يلاحظ على الفور مدى العناية التي أولاها القرآن لهذه القضية الخطيرة، بطريقة غير مسبوقة في الرسالات السابقة.

إن الله قد قدر بقاء هذه الرسالة وامتدادها إلى آخر الزمان، وأنزلها كذلك لكل العالمين. لذلك نجد في القرآن مناقشة لكل الشبهات التي يمكن أن تخطر على البال بالنسبة لعقيدة التوحيد، ومطاردة شديدة ودائبة لهذه الشبهات حتى تنجلى من النفوس، وتخلص العقيدة صافية من كل غبش على الإطلاق.

حقيقة إنَّ القرآن كان يردِّ على شبهات كانت قائمة وقت نزوله؛ سواء بين العرب الوثنيين أو بين أهل الكتاب من اليهود والنصارى. ولكن العناية العظيمة التى بذلت لقضية التوحيد ليست على قدر الرد على تلك الشبهات فحسب، بل المقصود منها ترسيخ عقيدة التوحيد في النفوس بحيث لا تقتلع بعد ذلك أبدًا.

وأقوى دليل على أن هذه العناية لم يكن القصد بها مسجرد الرد على الشبهات القائمة في نفوس العرب المشركين وأهل الكتباب فحسب، إن الحديث في التوحيد، والدعوة إلى ترسيخ الإيمان به، وتوسيع مساحته في النفس حتى يشمل كل أقطارها، ظل يتنزل على المؤمنين في المدينة، حتى بعد أن آمنوا، وحتى بعد أن قيام مجتمع مؤمن يقاتل في سبيل نصرة هذا الدين، ودولة تحرسه من دون المعتدين:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزُّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ ﴾ [النساء: ١٣٦].

فالدعوة هنا \_ كـما هو واضح \_ ليست للكفار ولكن للمـؤمنين. . ودعوتهم إلى الإيمان \_ وهم مؤمنون بالفـعل \_ معناها دعوتهم إلى الحـرص على الإيمان!

نعم، لقد جلّى القرآن قـضية التوحيد وقـضية الشرك بأجلى بيان.. وتتبـعها فى النفس البشرية بكل دروبها ومنحنياتها، لكى لا يعشش الشرك فى أى ناحية منها ولا يخالط أى عمل أو فكر أو شعور يصدر عن المؤمن أو يخطر فى دخيلة نفسه.

لقد بين القرآن ـ بادئ ذى بدء ـ قضية على أقصى درجات الأهمية، وهى أن الشرك ليس محصورًا فى تقديم شعائر التعبد لغير الله، ولكنه يشمل كذلك الحكم بغير ما أنزل الله:

﴿ التَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ وَلا تَتَّبِعُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَّحْنُ وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَّحْنُ وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٣٥].

فعدم اتباع ما أنزل الله \_ فى آية «الأعراف» \_ صنو لاتباع الأولياء من دون الله، أى أنه شرك. وآية «النحل» تفصل أعمال الشرك \_ على لسان المشركين \_ فإذا هى عبادة غير الله والتحريم (والتحليل) بغير إذن من الله، أى عدم اتباع ما أنزل الله.

وجاء في [النساء: ٦٥]: ﴿ فَلا وَرَبُّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لا يَجدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾.

وفي سورة المائدة يتكرر النص على هذه الصورة:

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [آية: ٤٥].

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [آية: ٤٧].

وفى سورة النور يقرر أن المحك الحقيقى لدعوى الإيمان هو التحاكم إلى شريعة الله، وإلا فهى دعوى كاذبة: ﴿ وَيَقُولُونَ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتُولَىٰ فَرِيقٌ مِنْ بُعْد ذَلِكَ وَمَا أُولْتِكَ بِالْمُوْمِنِينَ ﴿ وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ مَنْهُم مِنْ بَعْد ذَلِكَ وَمَا أُولْتِكَ بِالْمُوْمِنِينَ ﴿ وَإِذَا ذُعُوا إِلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ مَنْهُم مَنْعُرِضُونَ ( ) وَإِن يَكُن لَهُمُ الْحَقُ يَأْتُوا إِلَيه مُذَعِينَ ( ) أَفي قُلُوبِهِم مَرْضٌ أَم ارْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحيفَ اللَّه عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلْ أُولَئِكَ هُمُ الظَّالَمُونَ ( ) مَنْ اللَّه عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلْ أُولَئِكَ هُمُ الظَّالَمُونَ ( ) إِنَّ يَحيفَ اللَّه وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وأَطَعْنَا وأَطَعْنَا وأُولَاكَ هُمُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّه وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وأَطَعْنَا وأُولَتِكَ هُمُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّه وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وأَطَعْنَا وأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْلُونَ ﴾ [الآيات: ٤٧].

ويظل القرآن يكرر على مسامع الناس ـ فى استفاضة ملحوظة ـ أن الله وحده هو الحالق لكل ما فى هذا الكون، ومن ثم فهو وحده الذى ينبغى عبادته، وهو وحده الذى ينبغى أن يُطاع وأن يكون له الحكم فى كل أمر من الأمور.

﴿ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

﴿ إِنَ الْحُكُمُ إِلاَّ لِلَّهِ أَمَرَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْشَرَ النَّاسِ لاَّ يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٤٠].

﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءً شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١].

وفى معرض هذه القـضية يجىء العرض المستـفيض لآيات الله فى الكون، الذى يزخر به القرآن الكريم بصـورة ملحوظة، حتى يتعمق فـى النفس البشرية الإيمان بأن الله هو الخالق وحده، ومن ثم فهو المعبود وحده بغير شريك.

ثم يتخذ القرآن لترسيخ هذه العقيدة وسائل متعددة منها:

١ ـ التذكير الدائم بنعم الله وأنها من عند الله وحده لا من عند سواه، حتى يظل
 الناس موصولى القلب بالله عن طريق نعمه وفضله.

٢ ـ التذكير الدائم بأن كل ما يصيب الإنسان فهو بقدر من الله، وأن أحدًا لا يملك تغيير قدر الله بأى صورة من الصور.

٣ \_ التعريف بالله بصفاته وأسمائه الحسنى. وقد وردت الأسماء الحسنى والصفات كلها في معرض التعريف بالله بصورة تعمّق الإحساس بوحدانية الله وترسخ

الإيمان بها في النفوس فهي وسيلة تربوية بعيدة الأثر في تعميق عقيدة التوحيد في النفس.

وبهذه الوسائل وغيرها تعمقت عقيدة التوحيد في نفوس المؤمنين بصورة غير مسبوقة في تاريخ البشرية، وتقرر التوحيد في الأرض عقيدة مسلمة لا يتطرق إليها الشك، وإن شابها بين الحين والحين انحرافات تقع من المسلمين، إلا أن جلاء عقيدة التوحيد في الإسلام هو من القوة والرسوخ بحيث لا يلبث المنحرفون أن يرجعوا عن انحرافهم ويعودوا إلى الأصل الصحيح.

ولم يتقرر هذا الأمر في الأرض بهذه الصورة إلا بعد الإسلام.

فكل ديانات التوحيد من قبل حرفت وشوهيت على يد أتباعها حتى ضاع منها عنصر التوحيد وضاعت أصوله المنزّلة من عند الله. وبقى الإسلام وحده قائمًا بهذه القضية عبر القرون، ثابت الأركان، ينحرف عنه من ينحرف، ويزيغ عنه من يزيغ، ولكن أصوله ثابتة لا ينالها التحريف، ترجع إليها الأجيال جيلاً بعد جيل، فتفىء إلى التوحيد الصحيح: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسلامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

## ٢ ـ إبراز الكرامة الإنسانية،

لا يوجد نظام فى الأرض أبرز كرامة الإنسان ـ بالحق ـ بمثل ما أبرزها الإسلام. و«الديمقراطيـة» الغربيـة ذات دعوى عريضـة فى أنها هى التى قـررت ـ لأول مرة ـ حقوق الإنسان. وهى دعوى رائفة من ناحيتين:

الناحية التاريخية أولاً: فالإسلام قد سبق الديمقراطية الغربية في تقرير حقوق الإنسان بعشرة قرون على أقل تقدير.. وكانت أوربا يومها غارقة في ظلام العصور الوسطى ترزح تحت وطأة الإقطاع، حيث يعيش الناس هملاً لا حقوق لهم ولا كرامة، يتحكم السيد الإقطاعي \_ وهو فرد واحد \_ في مئات وألوف من العبيد، يقتلهم إذا شاء ويجوعهم إذا شاء، ويشغلهم سخرة في أرضه بلا أجر.. فجاء الإسلام فقرر حرمة الدم والمال والعرض.. وإنسانية الإنسان!

والناحية الواقعية ثانيًا: فالإسلام حين قرر حقوق الإنسان، قررها في عالم الواقع، وللتنفيذ العملى. أما أوربا فقد قررت حقوق الإنسان في كتب كثيرة، ودساتير ومواثيق دولية. ولكن أين هي في عالم الواقع؟ أين هي في الاستعمار

الذى يسلب كرامة الأمم والشعوب؟ أين هى فى التفرقة العنصرية حيث يحرم السود \_ فقط \_ لأنهم سود \_ من كل حقوق الإنسان؟ وأين هـى فى فلسطين، حيث يطرد شعب من أرضه ويشرد منها ليحتلها شذاذ الآفاق؟ وأين هى فى المذابح التى تقام للمسلمين فى كل أرض إسلامية تملكها غير المسلمين؟ حبر على ورق، وكلام لا رصيد له من الواقع. .

حقيقة إن هناك مظاهر «ديمقراطية» في البلاد الغربية لأهلها وللقاطنين فيها. فالفرد حر فيما يعمل، حر فيما يتكلم، حر فيما يعتقد، لا يجوز للسلطة أن تتدخل في شئونه إلا حين يعتدى على القانون. وثم ضمانات للفرد، فلا يعتقل بغير جريمة، ولا يحقق معه إلا بالطريق القانوني، ولا يحاكم إلا بمقتضى القانون، ولا يحكم عليه إلا بما يقرره القانون. . . ولكن هذه الحرية تمتد من ناحية إلى الحد المفسد، فتبيح الإلحاد والكفر وتبيح الفساد الخلقي بجميع صوره وألوانه، وتقصر من ناحية أخرى تقصيرًا شديدًا حين تتعرض مصالح الرأسمالية للخطر من قريب أو من بعيد . . فلا هي هنا ولا هناك تضع الإنسان في موضع الإنسانية الكريم!

أما فى الشيوعية التى زعمت أنها هى «الديمقراطية» الحقيقية، فلا كرامة للإنسان على الإطلاق الا يستطيع أن يفتح فمه بكلمة نقد واحدة للدولة أو للحزب الشيوعى الحاكم، ولا ضمانات له على الإطلاق، وهذا كله \_ فى زعمهم \_ مقابل تحرره من سيطرة الإقطاع ورأس المال. وحقيقة إن سيطرة الإقطاع ورأس المال مذلة لكرامة الإنسان، ولكن سيطرة الدولة من جانب آخر لا تقل إذلالاً واستبدادًا بل هى أشد!

أما الإسلام فهو يقرر كرامة الإنسان ـ بادئ ذى بدء ـ بتحريره من كل عبودية رائفة لغير الله، الحقيق وحده بالعبادة والتقديس، فلا عبودية للحاكم ولا للسلطة ولا للمال ولا للجاه، ولا للون ولا للجنس، ولا لأى اعتبار من الاعتبارات التى تستعبد الناس فى الأرض.

وفى سبيل ذلك ينزع الإسلام حق التشريع من البشر ويرده إلى صاحبه وهو الله سبحانه وتعالى، لأن البشر إن شرعوا لأنفسهم فلابد أن ينقسم الناس إلى سادة (هم الذين يشرعون) وعبيد (هم الذين يقع عليهم التشريع). أما حين يكون الله هو المشرع، فالكل في موقف العبودية والطاعة له سواء، الحاكم والمحكوم، والغني والفقير.

ثم يضع الإسلام الضمانات الـتى لا تكفل حرمة الدم والمال فقط، بل حرمة العرض كذلك. لا على مستوى الجريمة الخلقية، بل على مستوى الكرامة الإنسانية فلا يُتعدَى على الإنسان بالغمز ولا باللمز ولا بالسخرية ولا بالغيبة ولا بالاتهام الباطل!

ثم ينفذ ذلك في عالم الواقع. فحين يضرب ابن عمرو بن العاص الشاب القبطى لأنه تفوق عليه في السباق. ويقول له: أنا ابن الأكرمين، ويشتكى والد الشاب إلى عسمر بن الخطاب، رضى الله عنه، يعطيه عسمر السعصا، ويقول له: اضرب ابن الأكرمين! ثم يلتفت إلى عمرو بن العاص ويقول له: يا عمرو! متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا!

ثم إن الكرامة الإنسانية تبرز في هذا الدين في نواحٍ شتى إلى جانب ما ذكرناه من الحقوق والضمانات.

- السر هناك خطيئة أبدية تستذل أعناق البشر حتى يأتى ابن الله (نستغفر الله) ليفتدى بنفسه خطايا البشر بالموت فوق الصليب! إنما يتلقّى آدم التوبة والمغفرة من ربه مباشرة: ﴿ فَتَلَقَّىٰ آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلَمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُو التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧].
- ٢ ـ وليس هناك كهنوت يتوسطون بين الإنسان وبين الله. إنما يتصل العبد بربه
   مباشرة في شعائر التعبد وفي الدعاء والاستغفار.
- ٣ \_ ومن خلال عـمل الإنسان تكون النتائج التي يجرى بهـا قدر الله في الأرض:
   ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾
   [الأنفال: ٥٣].

﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجَعُونَ ﴾ [الروم: ٤١].

فالإنسان هو الذي يحدد مصيره بما يقدم لنفسه من أعمال: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧، ١٨].

«يا عبادي إنَّما هي أَعْمَالُكَم أُحْصيها لَكُمْ ثُمَّ أُوفِيكُم إِيَّاها فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلَيُحْمَدَ اللهَ وَمَنْ وَجَدَ شَرًا فلا يَلُومَنَ إِلَا نَفْسَهُ (١٠).

٤ ـ الإنسان هو المقدم في التصور الإسلامي لا المادة ولا «الطبيعة» كما يقول التفسير المادي للتاريخ. فالكون كله مسخر للإنسان من عند الله: ﴿ وَسَخَر لَكُم مَّا فِي اللَّهُ وَسَخَر لَكُم مَّا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مِّنهُ ﴾ [الجاثية: ١٣].

﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٠].

٥ ـ يسعى الإسلام لإبراز الكرامة الإنسانية بتنمية الجوانب الإنسانية في الإنسان لا الجوانب الجيوانية فيه. فيربيه على القيم العليا والترفع عن الدنايا والاستعلاء على الشهوات الدنسة والمتاع الحسى الغليظ، وبذلك يكون كريمًا حقًا لأنه يكون طليسقًا من قيود الحيوان، ويكون «في أحسن تقويم» جديرًا بأن تتنزل عليه الملائكة: ﴿إِنَّ اللَّه يَنْ اللَّه ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنزَلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ أَلاَّ تَخَافُوا وَلا تَحْزُنُوا ﴾ [فصلت: ٣٠].

## ٣- تقرير مبدأ الشورى والعدل:

﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨].

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾ [النساء: ٥٨].

يعد مبدأ الشورى من أهم ما جاءت به الدعوة الإسلامية من المبادئ من الناحية السياسية، ومن ناحية إبراز كرامة الإنسان كذلك. وقد اعتبرت أوربا حق التمثيل البرلمانى وحق البرلمان في مناقشة سياسة الدولة من أهم الانتصارات التى حققتها «الديمقراطية» في عالم السياسة، وقررت بها كرامة «المواطن» العادى. وقد بذلت أوربا للوصول إلى هذا الحق جهودًا مضنية ودماء كثيرة، بينما الإسلام - دين الله يعطى هذه الحقوق للبشر ابتداءً قبل أن يطلبوها بأنفسهم، ودون أن يبذلوا من أجلها الجهد و لا الدماء!

<sup>(</sup>۱) حديث قدسي رواه مسلم.

كان رسول الله على يستشير المسلمين فيما لم ينزل فيه وحى، ويأخذ بالأصوب من الآراء كما استشار يوم بدر فى شأن المكان الذى ينزل فيه المسلمون، أو يأخذ برأى من الآراء ويتنزل الوحى بالتصحيح كما أخذ برأى أبى بكر فى مسألة الأسرى يوم بدر فنزل الوحى مؤيدًا رأى عمر الذى لم يأخذ به الرسول على أويأخذ برأى يتضح فيما بعد أن غيره كان الأصوب (وإن لم يتعرض الوحى لذلك) كما أخذ بمشورة الشبان يوم أحد فخرج من المدينة بجيشه ولم يمكث فيها فى انتظار العدو كما أشار الشيوخ، وترتب على ذلك تعرض جيش المسلمين لما تعرض له فى وقعة أحد.

ولهذه الشواهد الثلاثة دلالة على أصالة مبدأ الشورى في النظام الإسلامي وعمق موضعه من البناء السياسي للأمة الإسلامية.

فقد كان الله سبحانه وتعالى قادرًا على أن يوحى إلى رسوله عَيْلِيَّم بالمكان الذى ينزل فيه يوم بدر، والمعركة كلها من أولها إلى آخرها تمت بتدبير الله دون أن يكون للمسلمين إقدام عليها ولا استعداد لها: ﴿ كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُكَ مِن بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّن الْمُؤْمنينَ لَكَارِهُونَ ۞ يُجَادلُونَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَ مَا تَبَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتَ وَهُمْ يَنظُرُونَ ۞ وَإِذْ يَعدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّائِفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَودُونَ أَنَّ غَيْرَ الْمُوتَ وَهُمْ يَنظُرُونَ ۚ آكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحِقَّ الْحَقِّ بِكَلَمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ۚ ﴿ لَيُحِقَّ الْحَقِّ بِكَلَمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ۚ ﴿ لَيُحَقَّ الْحَقَّ بِكَلَمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ۚ ﴿ لَيُحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ وَيَبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ ﴾ [الأنفال: ٥- ٨].

ولكن الله سبحانه وتعالى ترك المسلمين يتشاورون في هذا الأصر تقريرًا لمبدأ الشورى في مثل هذه الشئون.

أما في قضية الأسرى فقد أخذ الرسول عَيْنَ بِرأى خطَّاه الوحى ﴿ مَا كَانَ لِنَبِي ۗ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَىٰ حَتَّىٰ يُثْخِنَ فِي الأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ( ٢٣ ) لَوْ لا كِتَابٌ مِّنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٧٢ ، ٢٨].

والله يعلم سبحانه وتعالى فى سابق علمه أن هذا سيحدث، ولكنه لم يمنع رسوله على من الأخذ بالرأى الخاطئ بوحى يوحيه إليه قبل تنفيذ المشورة، ولم يأمر كذلك بمنع مبدأ المشورة بعد ذلك الحادث، لكى يتقرر فى حياة المسلمين أن المشورة عنصر أساس فى البناء السياسى للأمة، ولو جاءت أحيانًا برأى خاطئ.

فالبشر عرضة دائمًا للخطأ، ولا تقتـصر الشورى على الصواب وحده بحيث تسحب من الأمة إذا أخطأت في المشورة!

والدلالة في وقعة أحد أوضح، فإن الأمر لم يقتصر على أن الشبان الذين ألحوا على الرسول على أن الشبان الذين ألحوا على الرسول على الخروج من المدينة قد خالفوا الرأى الأرجح، الذى ارتآه الشيوخ من ذوى الخبرة، بل وصل الأمر إلى مخالفة فريق من الجيش للأوامر الصريحة التي أصدرها القائد على اللهم بعدم مغادرة الجبل بحال من الأحوال ولو رأوا المسلمين تتخطفهم الطير! وترتب على ذلك ما ترتب من هزيمة المسلمين وإصابة الرسول على المناتة الكفار فيهم.. إلخ.

وعلى الرغم من ذلك كله فقد نزل الأمر الرباني: ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَسُتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وفى ذلك دلالة واضحة على أن الشورى لازمة وواجبة، ولو أدت إلى نتائج غير مرغـوبة فى بعض الأحيـان. . . والإسلام يقرر هذا الحق واضـحًا وعـميقًـا ويبرزه ويؤكد عليه قبل أن تعرفه أوربا بألف عام!

أما العدل، فالإسلام قمة القمم فيه. . القمة التي لم يصل إليها أحد قط خارج الإسلام.

يقول الله للمسلمين وهو يربيهم على العدل: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِللهِ شُهداء بِالْقسْط وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَىٰ أَلاَّ تَعْدُلُوا اعْدُلُوا هُو أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَاللّهَ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨].

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ ﴾ [النساء: ١٣٥].

ويتحول هذا التوجيه في حياة المسلمين إلى واقع.. وقد رأينا كيف تصرف عمر رضى الله عنه في حق القبطى الذى ضربه ابن عمرو بن العاص. ويطأ عبد على رضا رداء جبلة بن الأيهم في أثناء الطواف فيلطم العبد على وجهه فيشتكى إلى عمر فيأمر عمر بالقصاص من جبلة بن الأيهم، فيفر ويرتد ولا يتزحزح عمر عن إقامة العدل. وتضيع درع من أمير المؤمنين على كرم الله وجهه فيجدها عند يهودى فيشكوه إلى قاضيه، فيطلب القاضى البينة من على فلا يملك على البينة في قضى بالدرع لليهودى.

وهكذا يقرر الإسلام العدل في الواقع لا شعارات ترفع في الهواء. فأين رأى الناس في التاريخ كله مثل هذا العدل يطبق في واقع الأرض، على كثرة ما كتب وما قيل عن العدل في التاريخ؟!

فإذا أردت أن تعرف العدل في حياة الأمم «الراقية» فاسأل عنه في التميير العنصرى في أمريكا وجنوب إفريقيا. واسأل عنه في الاستعمار حيثما كان على الأرض. واسأل عنه في أي قضية يكون المسلمون طرفًا مستضعفًا فيها، ثم انظر كيف تكون الأحكام! ﴿ لا يرْقُبُونَ فِي مُؤْمِن إِلا وَلا ذَمّة وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُعْتَدُونَ ﴾ والتوبة: ١٠].

\* \* \*

#### المعجسزة

المعجزة شيء خارق لمألوف البشر يأتي به النبي المرسل من عند الله ويتحدى الناس أن يأتوا بمثله فيعجزون عن ذلك، فيكون هذا دليلاً على أنه مرسل من عند الله حقًا وليس قائمًا بدعوى كاذبة من عند نفسه.

وهى على أنواع: فقد تكون معجزة كونية حسية كانشقاق القمر، وانفلاق البحر أمام موسى وقومه، واليد والعصا. . إلخ. وقد تكون علمًا مثل إخبار النبى عليالي عن الأنبياء المتقدمين بما يوافق ما عند أهل الكتاب من غير تعلم له منهم. وقد يكون إخبارًا بالغيب كما خبر الرسول عليالي عن دوال فارس والروم.

وقد كان كل نبى يأتى بمعجزة من جنس ما اشتهر به قومه ليكون التحدي في الصميم، ويكون تأثيرها حاسمًا في نفوس من تتنزل عليهم. فقد كان المصريون بارعين في السحر، وكان كهنة المعابد الفرعونية متخصصين فيه، يستخدمونه ليبهروا به أعين الناس، ومن ثم يستعبدونهم للفرعون، وللآلهة المزعومة التي يقوم أولئك الكهنة \_ أو السحرة \_ بطقوس العبادة لها، وأخل الأموال والقرابين من الناس باسمها.

لذلك أرسل الله موسى بمعجزة من جنس ما اشتهر به أولئك السحرة، ليبطل سحرهم ويتبدى الفرق بين ما يقدر عليه البشر وما يقدر عليه خالق البشر.

 هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ (١٧٧) فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُون (١١٨) فَعُلِبُوا هُنَالِكَ وَانقَلَبُوا صَاغِرِينَ (١١٨) وَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ (١٢٠) قَالُوا آمَنًا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ (١٢١) رَبّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ﴾ [الأعراف: ١٠٤-١٢٢].

لقد كان السحرة أدرى الناس بحقيقة السحر وحدوده، لذلك كانوا هم أول من تبين الحقيقة، وأن ما يصنعه موسى ليس سحرًا، إنما هو شيء فوق طاقة البشر، وإن كان من جنس ما يقومون به هم من السحر. لذلك خروا ساجدين، اعترافًا بالآية التي تثبت أن موسى رسول من عند الله.

كذلك أرسل عيسى عليه السلام في قوم برعوا في الطب، وكانوا يأتون فيه بما يبهر أعين الناس. فناسب أن تكون المعجزة التي أرسل بها عيسى عليه السلام خارقة في نفس الميدان الذي برع فيه هؤلاء ليتبينوا هم أولاً، ويتبين الناس من ورائهم، أن المعجزة شيء آخر غير ما يصنعون هم. شيء يعجزون هم عنه رغم براعتهم، فلابد أن يكون آتيًا من مصدر غير بشرى، أي من عند الله. لذلك كان من معجزاته معهم إبراء الأكمه والأبرص بغير دواء ولا علاج، وفي التو واللحظة أمام ناظرهم، وهو أمر يخالف صنع البشر، ثم زاد على ذلك في نفس الاتجاه معجزة إحياء الموتى، فهم قد يعالجون المرضى بأي وسيلة فيتحقق الشفاء على أيديهم. أما إحياء الموتى فلا يقدر عليه إلا الله، أو إنسان مرسل من عند الله بالمعجزة.

ولقد أرسل الرسول عَيَّا إلى العرب وهم أهل فصاحة وبيان، يتباهون بفصاحتهم، ويتيهون بها على الأمم حتى ليسمون غيرهم عجمًا! أى أن لسانهم غير مبين فهم أشبه بالعجماوات التي لا تنطق!

لذلك ناسب أن تكون معجزة الرسول عَيْكُم معجزة بيانية، من نوع ما برعوا فيه، ولكن على مستوى يدركون هم أنفسهم ـ وهم أهل الصنعة ـ أنها فوق مستوى البشر، ويقرون بأنها لابد أن تكون من عند الله.

## إعجاز القرآن الكريم

حين أرسل الرسول عليه إلى مستركى العرب كنفبوه بادئ ذى بدء، وكاذ هو المتوقع بحسب سنة الله التى بيناها من قبل، فإن الملأ فى كل جاهلية لا بحال من الأحوال أن يسلّموا بلا إله إلا الله، التى معناها ردّ ما فى أيديه السلطة المغتصبة التى يستكبرون بها على الناس إلى صاحبها الحقيقى وهو سبحانه وتعالى، والرضى بمقام العبودية لله - لأنه لا إله غيره - والتخلى عن الراكاذبة التى يدعونها، ويحلون ويحرمون بها من دون الله، فى ظل الآلهة التى يعبدونها من دون الله.

أما العبيد فهم كذلك لا يستجيبون بسهولة للا إله إلا الله لانها تخالف مألو، ولانهم يخافون من السادة، ولأنهم غارقون في الشهوات!

وحين كذبوا الرسول عَيَّاتُ كان لابد لهم أن يفسروا سر الفصاحة العالية ينطق بها عَيَّاتُ ويقلول: إنها وحى من عند الله، وإلا فتن به الناس وحسر جوا طاعة المالاً \_ وهم قريش \_ وضاع بذلك سلطانهم الذى يستكبرون به على الدلك قالوا: إنه كاهن! وقالوا: إنه ساحر! وقالوا: إنه مسجنون يأتيه رثى من فيوحى إليه بما يقول!

ولقد كانوا يعرفون جيدًا أنهم كاذبون! والقصة التالية دليل على ذلك. فإن ا ابن المغيرة لما سمع القرآن من السرسول عليه قال لقسومه بنى مخروم: "واللا سمعت من محمد آنقًا كلامًا ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن. و لحلاوة وإن عليه لطلاوة، وإن أعلاه لمشمر وإن أسفله لمغدق. وإنه يعلو ولا عليه ". فلما سمعه رجال قريش قالوا: صبأ والله الوليد. ولتصبأن قريش و فقال أبو جهل: أنا أكفيكموه، وقسام إليه فكلمه بما أحسماه، فقام ال فأتاهم، فقال: تزعمون أن محمدًا مجنون، فهل رأيتموه يسهوس؟ وتقولون كاهن فهل رأيتموه يتعاطى شعرًا وتزعمون أنه شاعر فهل رأيتموه يتعاطى شعرًا وتزعمون أنه شاعر فهل رأيتموه يتعاطى شعرًا فيقولون: اللهم لا!

قالوا: فما نقول فيه؟ ففكر الوليد قبليلاً ثم قال: نقول إنه ساحرا أمنا را يفرق بين الرجل وأهله وولده ومواليه؟! وقد قال الله فيه: ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا (آ) وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَّمْدُودًا (آ) وَبَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَّمْدُودًا (آ) وَبَدِينَ شُهُودًا (آ) وَمَهَّدتُ لَهُ تَمْهِيدًا (آ) ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ (آ) كَلاَّ إِنَّهُ كَانَ لآيَاتنَا عَنيدًا (آ) سَأَرْهِقُهُ صَعُودًا (آ) إِنَّهُ فَكَّرَ وَقَدَّرَ (آ) فَقُتلَ كَيْفَ قَدَّرَ (آ) ثُمَّ قُتلَ كَيْفَ قَدَّرَ (آ) ثُمَّ قُتلَ كَيْفَ قَدَّرَ (آ) ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ (آ؟) ثُمَّ أَدْبَرَ وَاسْتَكْبَرَ (آ؟) فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ قَدْرُ (٤٢ ثَمَ عَبَسَ وَبَسَرَ (٤٣ ثُمَّ أَدْبَرَ وَاسْتَكْبَرَ (آ؟) فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ سَحْرٌ يُؤثّرُ (٤٢) إِنْ هَذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشَرِ (آ) سَأَصْلِيهِ سَقَرَ ﴾ [المدثر: ١١- ٢٦].

ومع ذلك فقد نشروا هذه الأكذوبة في أرجاء الجزيرة العربية كلها لتكون سياجًا يمنع الناس من التأثر بالقرآن. لذلك تحداهم الله سبحانه وتعالى أن يأتوا بمثل هذا القرآن: ﴿ قُل لَّئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لَبَعْضِ ظَهيراً ﴾ [الإسراء: ٨٨].

وظل هذا التحدى قائما بينهم سنوات، وهم يعجزون عنه، ومع ذلك لا يسلمون الذلك زاد التحدى! ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِنْلِهِ مُفْتَرِيَاتٍ وَادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُم مّن دُون الله إِن كُنتُمْ صَادقينَ ﴾ [هود: ١٣].

نعم! إن إنقاص القدر المطلوب هو زيادة في التحدى، لأنهم إن عجزوا عن الأقل فهم حتمًا سيعجزون عن الأكثر! وقد عجزوا بالفعل ولكنهم ظلوا على عنادهم واستكبارهم، فزادهم تحديًا. . ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴾ [يونس: ٣٨].

وحين أصروا بعد ذلك قال لهم: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبِ مَمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَة مِّن مِّنْلِهِ وَادْعُوا شُهَداءَكُم مِّن دُونِ اللَّه إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٣٣) فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَا تَقُولُه النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ تَفْعَلُوا ولَن تَفْعَلُوا فَا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢، ٢٤].

وظل التحدى قائمًا منذ ذلك الحين . عجز عنه فصحاء العرب وبلغاؤهم وعجزت عنه البشرية كلها على مدى أربعة عشر قرنًا من الزمان، وإنهم لعاجزون حتى قيام الساعة! فقد كان أولى الناس بالرد على التحدى أولئك الذين كانت صناعتهم الفصاحة والبلاغة يتيهون بها على الناس!

ولقد كانت معجزات الرسل كلهم من قبل معجزات حسية وكونية، تتعلق بالسنن ولقد كانت معجزات الرسل كلهم من قبل معجزات

الجارية فى الكون وتخرقها. فمعجزة نوح طوفان مدمر يغرق المكذبين وينجو منه المؤمنون. ومعجزة هود ريح صرصر عاتية تهلك المكذبين، وينجو منها المؤمنون. ومعجزة صالح ـ حين عقر قومه الناقة المرسلة آيةً لهم ـ زلزلة عظيمة قتلتهم فى ديارهم ونجا هو ومن معه من المؤمنين. ومعجزة لوط نار نزلت من السماء فأهلكت القوم الفاسقين ونجا منها لوط والذين آمنوا معه. وكذلك كانت معجزات موسى وعيسى عليهما السلام التى أشرنا إليها آنفًا، أشياء خارقة للسنن الكونية.

أمامع جزة الرسول والمنظم فهي معجزة عقلية معنوية جامعة، وليست معجزة حسية ولا كونية، وإن كان للرسول والمنظم معجزات أخرى حسية وكونية كالإسراء والمعراج وانشقاق القمر. والمخ ولكن المعجزة الكبرى التي وقع بها التحدى، والتي بقيت على الزمن وخوطبت بها البشرية كلها هي القرآن.

ولقد اختص القرآن بالحفظ وعدم التحريف دون الكتب السابقة كلها لأن الله سبحانه وتعالى أراد ذلك وتكفل به ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

ولذلك وكل به أمةً قوية الحافظة بصورة غير معهودة بين الأمم. وأتاح للرسول عليه وللمؤمنين فترة من الاستقرار والتمكين في الأرض تكفى لتدوين القرآن<sup>(۱)</sup> فضلاً عن حفظه في الصدور، بعد مراجعته على الرسول عليه السلام. فتهيأت كل وسائل الحفظ الذي أراده الله، وحال هذا . الحفظ بإرادة الله وتقديره ـ دون أى تحريف يقع في القرآن على مر العصور.

张 张 张

<sup>(</sup>١) كان القرآن مدونًا على عهد الرسول ﷺ في الصحف وعلى جذوع النخل ولكنه جمع على عهد أبي بكر رضي الله عنه.

### نواحي الإعجاز في القرآن

#### القرآن معجز من كل نواحيه:

لثن كان الإعجاز اللغوى قد اشتهر خلال التاريخ بسبب تحدى فصحاء العرب وبلغائهم أن يأتوا ولو بسورة من مثل القرآن وعجزهم عن ذلك، فإن الإعجاز الموضوعى في القرآن هو على ذات المستوى من الإعجاز اللغوى سواء!

ولا نستطيع هنا التفصيل في الحديث عن إعجاز القرآن لأن ذلك مبحث متخصص. ولكنا نقول كلمة موجزة عن الإعجاز اللغوى وعن بعض ألوان الإعجاز الموضوعي على سبيل المثال لا على سبيل الحصر، فنتكلم عن الإعجاز التشريعي، والإعجاز العلمي.

#### أولاً: الإعجاز اللغوى:

كان يكفينا في صدد الإعجار اللغوى أن نقول: إن فصحاء العرب قد عجزوا عن الإتيان بسورة من مثل القرآن. ولكننا نزيد الأمر توضيحًا فنقول: إن هذا الإعجار يبدو في جملة سمات يتميز بها الأسلوب القرآني يلحظها القارئ المتدبر لهذا القرآن. وقد أمرنا بالتدبر في كتاب الله ونحن نتلوه. وإليك بعض هذه السمات:

اللقرآن نظم متفرد، فلا هو شعر، ولا هو نثركنشر البشر. ولكن فيه من حلاوة الجرس والتنغيم ما يفوق الشعر، دون أن يتقيد بقيود الشعر الكثيرة التي تتحكم في المعنى في كثر من الأحيان، وفيه ما يشبه القوافي ولكنها ليست رتيبة ولا محددة كقوافي الشعر ولا قوافي السجع المألوف، لذلك لا تمله الأذن، بل يقبل الإنسان دائمًا على قراءة القرآن وسماعه بشغف متجدد.

وفضلاً عن ذلك فإنَّ هذا التنغيم يتنبوَّع بتنوَّع الموضوع المعروض والجبو النفسى المصاحب له، فيستسد مشلاً مع جو الوعبيد وِلِلْعِندَاب ويلطف ويلين مع جبو الودوالرحمة، أو جو الدعاء والخشوع.

خذ مثلاً من جو الشدة والوعيد: ﴿ خُذُوهُ فَغُلُوهُ ۞ ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ۞ ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ۞ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ ۞ إِنَّهُ كَانَ لا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ ۞ وَلا يَحْضُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ۞ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ۞ وَلا طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ عِسْلِينِ ۞ لا يَأْكُلُهُ إِلاَّ الْخَاطِئُونَ ﴾ [الحاقة: ٣٠ \_ ٣٧].

ومشلاً من جو الدعاء: ﴿ كَهيقَ صَ آلَ ذَكُرُ رَحْمَتَ رَبُّكَ عَبْدُهُ زَكُرِيًّا ﴿ آَ اللَّهُ اللَّ

للقرآن خاصية إحياء المشهد المعروض حتى لكأن الإنسان يشاهده لأول مرة إن
 كان من مألوفات الحس. أو يراه مجسدًا إن كان من المشاهد المتخيلة.

فسمن نماذج النوع الأول كل ما جساء في القرآن مسن المشاهد الكونيسة كالشسمس والقمسر والنجوم والليل والنهار والشسجر والأنهار . . . إلخ، فسهى مشاهد قد ألفها الحس حتى كساد ينساها . . ولكن القسرآن يحييسها فكأنما يشاهدها الإنسسان لأول مرة فينفعل بها وجدانه، وتهتز لها مشساعره، فيلتفت إلى القدرة المعجزة في خلقها على هذه الصورة، فيتصل قلبه بالخالق سبحانه ويسلم له ويؤمن بوحدانيته.

خذ مثلاً هذا النموذج: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظَّلَ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنَا ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلاً ﴿ (3) ثُمَّ قَبْضُناهُ إِلَيْنَا قَبْضًا يسيرًا (٢١) وهُو الذي جعلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُورًا (٧٤) وهُو الذي أَرْسل الرّياح بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِه وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءَ مَاءً طَهُورًا (٨٤) لنُحيي به بلَّدة مَيْتَا ونُسْقيهُ ممَا خَلَقْنَا أَنْعَامًا وَأَنَاسَيَّ كَثِيرًا ﴾ [الفرقان: ٤٥ ـ ٤٤].

ومن نماذج النوع الشانى قصص القدماء ومشاهد القيامة، وهذه وتلك ليست حاضرة أمام الإنسان فهو يتتبعها بخياله لا بسمعه وبصره، ولكن القرآن يعرض القصة حية كأنما يشاهدها الإنسان أمامه فى هذه اللحظة، فينفعل بأحداثها وعبرها، ويعرض مشاهد القيامة شاخصة متحركة كأنها حاضرة أمام الإنسان. بل يصل الإحياء فيها إلى درجة أن يعيشها الإنسان كأنها هى الحاضر الموجود، والدنيا ـ التى هى حاضر فى الحقيقة ـ كأنها ماض سحيق قد انتهى وزال.

خذ مثلاً للقصة: ﴿ وَقَالَ ارْكَبُوا فِيهَا بِسَمِ اللّهِ مَجْرِيهَا وَمُرْسَاهِا إِنَّ رَبِّي لَغُفُورٌ رَّحِيمٌ (آ) وَهِي تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجَبَالَ وَنَادَىٰ نُوحٌ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلَ يَا بُنيً ارْكَب مَعْنَا وَلا تَكُن مَعَ الْكَافِرِينَ (آ) قَالَ سَآوِي إِلَىٰ جَبِل يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاءَ قَالَ لا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴿ وَقِيلَ الْمُوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴿ وَقِيلَ الْجُودِيِيَ الْأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِيِّ وَقِيلَ الْجُودِيِيِّ وَقِيلَ الْجُودِيِيِّ الْمَاءُ وَقُضِيَ الأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِيِّ وَقِيلَ الْجُودِيِيِّ وَقِيلَ الْمُعْدَا لَلْقُومُ الظَّالِمِينَ ﴾ [هود: ٤١ \_ ٤٤].

ومثلاً لمشاهد القيامة: ﴿ إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمِ ﴿ فَاكِهِينَ بِمَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَاهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴿ الْكَالُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ الْمَكْيُنَ عَلَىٰ سُرُرٍ مَّصَفُوفَة وَزَوَّجْنَاهُمْ بِحُورٍ عِينِ ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِيَّتُهُم بِإِيكَانِ عَلَىٰ سُرُرٍ مَّصَفُوفَة وَزَوَّجْنَاهُم بِحُورٍ عِينِ ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَمَا أَلْتَنَاهُم مِنْ عَمَلِهِم مِن شَيْءَ كُلُّ امْرِئ بِمَا كَسَبَ رَهِينَ ﴿ آ اللّهُ عَلَيْ وَأَمْدَدُنْ اللّهُ مِنْ فَيهَا كَلّمُ اللّهُ عَلَىٰ وَأَمْدَدُنْ اللّهُ عَلَىٰ وَقَالَوا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ فِي أَهْلَا مُشْفَقِينَ ﴿ آ } وَيَطُوفَ عَلَيْهَمْ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ عَنَا اللّهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَنْ اللّهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابُ السّمُومِ ﴿ آ } إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهَ إِنَّهُ هُو الْبَرُّ الرَّحِيمُ ﴾ [الطور: ١٧ - ٢٨].

٣ ـ يتميز القرآن بالتنويع في طريقة العرض بحيث لا يتكرر مشهدان في كل تفاصيلهما أبدًا على كثرة ما يعرض في القرآن من المشاهد المتشابهة، فهي تتشابه ولكنها لا تتماثل أبدًا، لذلك تبدو في كل مرة كأنها جديدة! وإن مشاهد القيامة والمشاهد الكونية لهي من أكثر الموضوعات تكرارًا في القرآن، ومع ذلك لا يوجد مشهد واحد مكرر بجميع تفصيلاته مرتين. لابد من التنويع في العرض ولو بتغيير لفظة واحدة! وأحيانًا يكون التنويع بتغيير حرف واحد يغير المعني!

خذ مثالاً لذلك قوله تعالى في سورة البقرة: [آية ٤٩] ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاءٌ مِّن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ ، وقوله تعالى في سورة إبراهيم [آية ٢]: ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ وَيُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاءٌ مِّن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ .

إن الفرق بين المنصين حرف واحد، هو زيادة المواو في الآية الثانية (ويذبحون) ولكن هذا الحرف الواحد يغير المعنى. فالآية الأولى تحدد العذاب بأنه هو تذبيح الأبناء واستحياء النساء. أما الآية الثانية فتدل على أن العذاب كان أنواعًا كثيرة

. يُضاف إليها تذبيح الأبناء واستحياء النساء! وهكذا يؤثر هذا الحرف الواحد في المعنى ويجعل الآيتين غير مكررتين كما يتبادر للذهن أول مرة! (١١).

٤ - من الإعجاز كذلك أن كل سورة من سور القرآن لها جوها الخاص وشخصيتها المتميزة حتى وإن اشتركت في بعض الموضوعات مع غيرها من السور. وقد تكون السور المدنية مختلفة الموضوعات بطبيعتها، لاحتواء كل منها على مجموعة من التشريعات والتوجيهات غير الأخرى، ولاختلاف المناسبة التي نزلت فيها، وإن كان فيها مع ذلك قدر من الموضوعات المشتركة. ولكن ظاهرة التميز والاختلاف قائمة بوضوح في السور المكية كذلك، التي تشتمل كلها على موضوعات متقاربة، إذ كلها دعوة إلى توحيد الخالق ونبذ الشرك ومناقشة لأوهام المشركين وتنديد بهم وإنذار لهم بالعذاب في جهنم، مع تقديم البشري للمؤمنين بالجنة. ومع ذلك فكل سورة تعرض هذه الموضوعات المتشابهة بطريقة تخالف الاخرى، بحيث يظل قارئ القرآن في جو متجدد على الدوام ولو كان الموضوع هو ذات الموضوع!

تلك هى بعض سمات الإعجاز اللغوى فى القرآن، ويستطيع الدارس أن يلحظها بنفسه فى أثناء تلاوته للقرآن أو استماعه إليه، كما يستطيع أن يجد غيرها كلما دربً نفسه على النظر المتعمق فى آيات الكتاب.

#### ثانيا الإعجاز الموضوعي

لا نستطيع فى الحقيقة أن نفصل بين اللفظ والمعنى، أو بين اللغة والموضوع الذى تعبر عنه، وقولنا: إن القرآن معجز لغويّا، معناه أنه معجز فى التعبير عن الموضوعات التى يشتمل عليها.

ولكنا نضيف إلى ذلك أن الموضوعات التي يشتسمل عليها القسرآن هي في ذاتها معجزة، بمعنى أن البشر لا يستطيعون أن يأتوا بمثلها ولو احتشدوا كلهم لهذا الأمر، فالإعجاز هنا مزدوج: إعجاز الموضوع في ذاته، وإعجاز التعبير عن الموضوع.

وقد اخترنا موضوعين من الموضوعات القرآنية لنبرز من خلالهما حقيقة الإعجار الموضوعي في القرآن. وإليك نبذة سريعة عن كل منهما:

#### ١ ـ الإعجازفي التشريع:

فى كلمة موجزة نستطيع أن نقول: إن الإعجاز فى التشريع يتضح ـ بغير جهد ـ من مراجعة التشريعات التى صنعها البشر لأنفسهم خلال ما يقرب من ثلاثين قرنًا من الزمان، أى منذ وجدت كتابات تاريخية محفوظة يمكن الرجوع إليها إلى لحظتنا الراهنة.

ولكنا نركز على التشريعات القائمة اليوم باعتبارها أنضج ما أخرجت البشرية من التشريعات في معلومات البشر، التشريعات في معلومات البشر، والتقدم العلمي والمادى الهائل، والاستفادة من خبرات القرون السابقة جميعًا. فماذا نرى؟

انقسم العالم في يوم من الأيام إلى معسكرين متميزين: المعسكر الرأسمالي في الغرب، والمعسكر الشيوعي في الشرق، ولكل منهما تشريع يخالف الآخر. فماذا نجد في كل من المعسكرين؟

١ \_ نجد بادئ ذى بدء أن كلا المعسكرين قد ذكر العقيدة فى دستوره، ولكن يا له من ذكر!.. فأما الدستور السوفييتى فيقول: «لا إله! والكون مادة!». وأما الدساتير الغربية فتنص على حرية التدين، أى أن الدين مزاج شخصى لا دخل للدولة به، فمن شاء أن يكفر فله الحرية الكاملة فى أن يفعل ذلك.

وبعبارة أخــرى: فإن كلا المعسكرين ـ على اختــلاف فى الدرجة والأسلوب ـ قد رفض أن يقرر عبودية الإنسان الخالصة لله.

وقد يبدو لأول وهلة أن هذه مسألة لا علاقة لها بالتشريع، لأنها مسألة عقدية بحتة. . ولكن الواقع أن لها صلة أساسية بالتشريع. لأنه حين لا يكون الله هو المشرع، لأنه ليس هو المعبود، فلابد من جهة ما تكون هي مصدر التشريع. وهذا هو الواقع الذي تنص عليه تلك الدساتير.

فالدساتير الغربية تقول ـ نظريًا ـ إن الأمة هي مصدر التشريع، الحقيقة أن الطبقة

الرأسمالية هي التي تشرع، والدستور السوفييتي يقول ـ نظريًا كذلك ـ إن دكتاتورية الطبقة العاملة هي مصدر التشريع، والحقيقة أن الحزب الشيوعي الحاكم هو الذي يشرع.

- ٢ \_ انطلاقًا من هذه النقطة فإن تشريعات الغرب الرأسمالي موضوعة لحساب الرأسمالية على حساب الطبقة العاملة، وتشريعات الشيوعيين موضوعة لحساب السلطة الحاكمة على حساب الشعب، بمعنى أن العدالة منتفية في كلا التشريعين.
- ٣ نجد اختلافًا واضحًا عند المعسكرين كليهما فى توزيع الأهميات فى التشريع، مع تميز كل منهما عن الآخر، ففى المعسكر الغربى نجد الاهتمام الأكبر فى الدساتير هو بالجانب السياسى من حياة الشعب، وفى المعسكر الشيوعى نجد الاهتمام الأكبر هو بالجانب الاقتصادى. ويهمل كلاهما التشريعات الروحية إهمالا كاملا، كما أن الاهتمام ضعيف جداً بالتشريعات الخلقية والتشريعات المتعلقة بترابط الأسرة وحفظ كيانها وتماسكها.
- ٤ ـ نجد اختلالاً آخر فى تلك التشريعات يتعلق بقضية الفرد والمجتمع وعلاقة كل منهما بالآخر، فالدساتير الغربية تجعل الفرد كائنًا مقدسًا بصورة تؤدى إلى تفتيت المجتمع وتفكيكه، خلقيًا واجتماعيًا وإنسانيًا كذلك، والدستور الشيوعى يجعل المجتمع هو الكيان المقدس (أى الدولة فى واقع الأمر) بالصورة التى تؤدى إلى سحق الفرد وإفناء شخصيته تمامًا من الناحية السياسية والاجتماعية والإنسانية.
- ۵ ـ لا تنص تلك الدساتير (في المعسكرين) على تشريعات دولية ثابتة، لأن هذه أمور مـتروكة «للسياسة» أى لانتهاز الفرص، ولا تعتـمد على مواثيق واجبة الاتباع.
- ٦ ـ العنصر الاخلاقى مفقود فى معظم هذه الدساتير، وضعيف الأثر جدًا فى سائرها لانها تشريعات قائمة على المصلحة وليست قائمة على اعتبار أخلاقى أو إنسانى، والمصلحة هى دائمًا مصلحة الطبقة التى تملك السلطة وإن غطّت ذلك بالمعسول من الألفاظ، كالحرية، والإخاء، والمساواة... إلخ.

إذا جمعنا هذه الحقائق .. وهي ليست كل شيء .. بالنسبة للتشسريعات البشرية في

أنضح صُورة لها في العصر الحاضر، يتضح لنا ـ بغير جهد ـ إعجاز التشريع القرآني الذي هو في الواقع الوجه المقابل تمامًا لتلك التشريعات الجاهلية!

- 1 \_ ينص الـقـرآن بـادئ ذى بدء، على المصـدر الذى يحـق له وحـده أن يضع التشريعات، وهو الله سـبحانه وتعالى<sup>(١)</sup>، وينص على أن هذا جزء أصيل من عقيدة لا إله إلا الله، التى تجعل المسلمين مسلمين!
- ٢ \_ من هذه النقطة تأتى عدالة التشريع لأن الله سبحانه وتعالى لا مصلحة له فى ظلم الناس، ولا مصلحة له فى محاباة طبقة على طبقة أو فرد معين على بقية الأفراد، ولأن الله هو العليم بالخلق الذين خلقهم، وبما يصلح لحياتهم، ولأن الناس جميعًا \_ حكامًا ومحكومين \_ يخضعون لهذا التشريع بدرجة واحدة من العبودية لله والطاعة له.
- ٣ ـ من إعجاز التشريع القرآنى شموله لجميع نواحى الحياة الإنسانية فى وقت واحد، والموازنة بينها جميعًا فى ذات الوقت، فلا يوجد جانب من الحياة سياسيًا كان أو اقتصاديًا أو اجتماعيًا أو خلقيًا أو فكريًا أو روحيًا أهمله التشريع القرآنى ولم يضع له ما ينظمه، ولا يوجد كذلك اهتمام بأحد الجوانب يطغى على بقية الجوانب ويضعفها أو يقتلها، وظاهرة الشمول والتوازن هذه من أبرز سمات التشريع الإسلامى كما أنها من أبرز سمات الإسلام فى جميع الميادين.
- ٤ نجد في التشريع الإسلامي موازنة كاملة بين الفرد والمجتمع، فلكل منهما حقوق وعلى كل منهما واجبات، وليس لأحدهما وجود مقدس على حساب الآخر، فالقداسة في الإسلام هي لله، رب الجميع، وإلكل عبيد له على التساوى: الفرد والمجتمع على السواء.
- ه ـ يشتمل التشريع الإسلامي على تشريعات دولية ثابتة (هي علاقة المسلمين بغير المسلمين في السلم والحرب) لأن هذا الأمر في الإسلام ليس متروكًا لانتهاز الفرص: ﴿ وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَاهَدَتُمْ وَلا تَنقُضُوا الأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ (١٠) وَلا تَكُونُوا كَالّتِي نَقَضَتْ حَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ (١٠) وَلا تَكُونُوا كَالّتِي نَقَضَتْ

 <sup>(</sup>١) لا ينفى هذا مبدأ الاجتهاد فيما ليس فيه نص، فائما يتم الاجتهاد بإذن من الله، ومن هنا تجىء مشروعيته.

غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّة أَنكَاثًا تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةٌ هِيَ أَرْبَىٰ مِنْ أُمَّةٍ ﴾ [النحل: ٩١، ٩٢].

٢ - العنصر الأخلاقى عنصر أصيل فى التشريع الإسلامى كله، سواء كان تشريعًا سياسيًا أو اقتصاديًا أو اجتماعيًا أو تنظيم أسرة أو تعامل أفراد بعضهم مع بعض، لأن هذا التشريع إنما نزل لينشئ أمة على المستوى الإنساني اللائق بالإنسان. ولا يكون الإنسان إنسانًا بغير الجانب الأخلاقي.

وتلك كلمة عامة مجملة بالنسبة للإعجاز في التشريع القرآني، وإلا ففي كل تشريع على حدة مجال لبيان هذا الإعجاز لمن أراد التوسع والتخصص، ولكنا نشير إشارة سريعة إلى تشريعين اثنين:

- 1 \_ التشريع الخاص بالحدود والقصاص ويكفينا فيه أن نقول: إنه لا يوجد مكان في الأرض كلها يحس فيه الإنسان بالأمن على دمه وماله وعرضه إلا حيث تطبق الشريعة الربانية وتطبق الحدود. مع ملاحظة أخرى هي أن البلاد التي تطبق الحدود هي أقل البلاد جرائم وأقلها قضايا!
- ٢ التشريع الخاص بالخمر، فقد عجزت كل بلاد العالم «المتحضر» عن وقف الإدمان على الخمر، وما يترتب عليه من حوادث القتل والاغتصاب وحوادث الطريق. والمجتمع الإسلامي وحده في التاريخ كله هو المجتمع الذي قل تعاطى الخمر فيه إلى أدني حد ممكن. وذلك لأن التشريع الإسلامي عامة (بما فيه تشريع الخمر) قائم على أساس العقيدة، والتشريعات الجاهلية كلها قائمة على أساس السلطة أو النظام. وشتان بين طاعة أمر متصل بالعقيدة، وأمر متصل بالسلطة أو النظام! ﴿ يَأْيُهَا اللّذينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالمَيْسِرُ وَالمَيْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْسٌ مَنْ عَمْلِ الشَّيْطَان فَاجَّتنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفلحُون ﴿ آ المَّاسِرُ وَالمَيْسِرُ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُم مُّتَهُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠، ٩٠].

ويمكن أن نضيف هنا \_ بصدد الإعجاز التشريعي \_ الدقة العجيبة في الصياغة بحيث أن الآية الواحدة المشتملة على الفاظ معدودة تشتمل أحيانًا على مجموعة كاملة من الأحكام كآية الدين مشلاً في آخر سورة البقرة (آية ٢٨٢)، ولو أن هذا داخل في الإعجاز اللغوى ولكنه لصيق الصلة بالإعجاز التشريعي كذلك، فإن مثل

هذه الأحكام في الصياغة البشرية تستغرق صفحات وصفحات! ثم يظهر بعد المراجعة أن المشرع قَدْ سها عن بعض الأحكام فيضيف إليها إضافات!

#### ٢. الإعجاز العلمى:

من إعجاز القرآن أنه تحدث عن أمور كونية وعلمية لم تكن معروفة عند العرب المخاطبين بهذا القرآن أول مرة ولا عند غيرهم من الأمم في ذلك الحين، ولم يكشف عنها العلم إلا من وقت قريب. فوجودها في القرآن دليل قاطع على أنه من عند الله، وأنه لا يمكن أن يكون من قول البشر.

ونشير هنا إلى بعض الحقائق العلمية التي أشار إليها، على سبيل المثال لاعلى سبيل المثال لاعلى سبيل الحصر:

١ - أشار القرآن إلى الجبال بأنها رواس تمنع الأرض أن تميد بالناس:
 ﴿ خَلَقَ السَّمُواتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَأَلْقَىٰ فِي الأرْضِ رَوَاسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾
 [لقمان: ١١].

وفى هذا القرن فقط عرف الناس عن طريق العلم أن الجبال تحفظ توازن الأرض وأنه حين يختل هذا التوازن لسبب من الأسباب تحدث الزلالزل والبراكين التى تعيد إلى الأرض توازنها.

٢ ـ أشار القرآن إلى تكون اللبن في بطون الأنعام من الفرث (وهو الغذاء المهضوم)
 والدم: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُم مِّمًا فِي بُطُونِهِ مِن بَيْنِ فَرْثُ ودَم لَبْنَا
 خَالصًا سَائِغًا لِلشَّارِبِينَ ﴾ [النحل: ٦٦].

وتلك حقيقة علمية لم يكشفها العلم إلا في هذا القرن.

٣ ـ أشار الـقرآن إلى ظاهرة «الأزواج» في بنية هذا الكون: ﴿ سَبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لا يَعْلَمُونَ ﴾ [يس: ٣٦].

وفى السنوات الأخيرة فقط كشف العلم عن بعض ما لم يكن معلومًا وقت نزول القرآن وهو أن التفاعل الكيماوى هو فى الحقيقة عملية تزاوج بين المواد المتفاعلة، ذلك أن ذرة كل مادة مكونة من نواة موجبة وعدد من الكهارب السالبة، وأن هذه الكهارب تدور فى حلقات حول النواة ولكن الحلقة الأخيرة منها لا تكون كاملة،

ويتم التفاعل الكيماوى إذا وجد عنصر يكمل للعنصر الآخر حلقته الأخيرة. فلنفرض مثلاً أن عنصراً ما تدور كهاربه في حلقات كل منها يتكون من تسع كهارب، وأن الحلقة الأخيرة فيها كهربان اثنان، فإذا تلاقى هذا العنصر مع عنصر آخر تتكون حلقته الأخيرة من سبع كهارب، فإنه يتم التفاعل بينهما، بإكمال الحلقة ذات الكهربين إلى تسع كهارب كبقية الحلقات!

٤ - أشار القرآن إلى مراحل نمو الجنين: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإنسانَ مِن سُلالَة مَن طِين (١٣) ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطُفَة عَلَقَةٌ فَخَلَقْنَا الْمُطْفَة عَلَقَةٌ فَخَلَقْنَا النَّطُفَة عَلَقَةٌ فَخَلَقْنَا الْمُطْفَة عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعُظَامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقًا آخر فَتبارَكَ اللَّهُ مَصْنَ الْخَلقينَ ﴾ [المؤمنون: ١٢ - ١٤].

ولم يكشف التشريح وعلم الأجنة عن هذه المراحل إلا في العصر الحديث.

٥ - أشار القرآن إلى تكون السحاب الركامى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أُنَّ اللّه يُزْجِي سَحَابًا ثُمَّ يُؤلَفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خلاله ويُنزَلُ مِن السَماء من جبال فيها مِن بَرَد فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ ويصُّرفُهُ عَن مَن يَشَاءُ يكادُ سنا برقه يَذْهبُ بِالْأَبْصَارِ ﴾ [النور: ٤٣].

ولم يتمكن العلماء من معرفة هذه الحقيقة إلا بعد أن صعدوا بالطائرات فوق السحاب.

٢ \_ يقول القرآن: ﴿ وَهُو اللَّذِي مَدَّ الأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رواسي وَأَنْهارًا ومن كُلِّ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُعْشِي اللَّيْلَ النّهارَ إِنَّ في ذَلِك لآيات لَقَوْمُ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الرعد: ٣].

وهنا تتابع ملحوظ في الآية. ولكن هذا التتابع لم تكن دلالته واضحة عند المخاطبين بهذا القرآن أول مرة. ورويدًا رويدًا كشف العلم عن جانب منه. فإن وجود الرواسي عامل مهم في تكوين السحب التي ينزل منها المطر فيكوّن الأنهار، ذلك أن الرياح المحملة بالأبخرة تصطدم بها فتصعد إلى أعلى فتبرد في طبقات الجو العليا ويتكاثف ما فيها من بخار الماء فينزل في صورة مطر. ومن المطر تتكون الأنهار، ثم إن هذه الأنهار هي التي تسقى الزرع فتتكون الثمار ذات الأزواج - إشارة إلى عملية التليح التي تحدث في الزهرة فتتكون منها الثمرة - ولكن غشيان الليل

النهار في هذا التتابع "العلمى" الملحوظ في الآية لم يكن معلومًا دلالته (وربما لم تلحظه الأجيال السابقة) حتى كشف العلم حديثًا جدًا عن صلة الظلام (الذي يجيء مع الليل) بتكوّن الثمرة! وكان هذا نتيجة حادث عرضي لم يكن في حسبان أحد! ذلك أن إحدى الشركات في اليابان أقامت إعلانًا مصفيثًا (بالنيون) في مزرعة أردّ يملكها أحد المزارعين، فلاحظ المزارع أن المحصول قد ضعف فرفع قضية على الشركة المعلنة يطالبها بالتعويض، ويدَّعي عليها أن الإعلان الباهر الضوء هو السبب في قلة المحصول! وإذ كانت هذه مسألة تحتاج إلى تحقيق علمي، فقد أحالت المحكمة القضية إلى العلماء ليدلوا فيها بمعلوماتهم. ومن ثم أجريت سلسلة من الأبحاث ثبت في نهايتها أن الإعلان المضيء كان بالفعل سببًا في قلة المحصول لأنه أقلق راحة النبات في فترة الليل، وهي التي تنمو فيها الزهرة ثم تثمر! وكشف العلماء عن عيره! وأن توزيع النبات على سطح الأرض مرتبط بجملة عوامل من بينها طول عن غيره! وأن توزيع النبات على سطح الأرض مرتبط بجملة عوامل من بينها طول فترة الليل في كل منطقة من المناطق. فإذا كان النبات يحتاج إلى اثنتي عشرة ساعة من الظلام في فترة التزهير فإنه لا ينمو في منطقة ظلامها عشر ساعات فحسب، أو ان نما فإنه يكون ضعيفًا ولا يعطى ثمرة!

وهكذا تبين أن إغشاء الليل النهار المذكور في الآية هو جزء من التتابع «العلمي» الملحوظ في الآية من أولها إلى آخرها مما لم يكن معروفًا خلال أكثر من ثلاثة عشر قرنًا منذ نزول القرآن!

هذا وفى القرآن إشارات كونية وعلمية كشيرة، منها ما كشف عنه العلم ومنها ما لم يكشف عنه حتى اليوم، وهى تثبت بدليل قاطع أن هذا القرآن من عند الله العليم الحكيم، وأنه ما كان يتأتى لبشر أن ينطق به من عند نفسه.

ولكنا لانحتاج أن نجرى وراء الكشوف العلمية لاهثين كما يصنع بعض الكتاب المحدثين لإثبات الإعجاز العلمى للقرآن، فكلما كشف العلم كشفًا جديدًا قالوا: لقد تحدث القرآن عنه من قبل!

لا نحتاج أن نصنع ذلك لأن هذه الكشوف ذاتها مازالت في مرحلة الإثبات، وكثير منها لم يصبح بعد حقيقة علمية نهائية. فلا يجوز أن نربط تفسيرنا للإشارات الكونية في القرآن بهذه النظريات المتقلبة التي قد يثبت خطؤها في الغد. ولأن دلائل الإعجاز في القرآن من الكثرة والشبوت والقطع بحيث لا نحتاج إلى الركض وراء هذه النظريات كأننا ما زلنا في حاجة إلى مزيد من الإثبات! ويكفينا جدًا ما أثبته العلم على أنه حقائق نهائية. بل إشارة واحدة تكفى لإثبات الإعجاز!

## وضع العالم الإسلامي المعاصر

لاشك أن الوضع الحالي للعالم الإسلامي هو أسوأ وضع مرّ به في التاريخ.

والمسلمون اليوم يبلغون أكثر من ألف مليون من البشر في مختلف قارات الأرض، وهو أكبر تعداد لهم في التاريخ، ولكنهم غُثاء كغُثاء السيل كما تحدَّث عنهم الرسول على المسلم الأكلة إلى عليكم الأمم كسما تداعى الأكلة إلى قصعتها قالوا: أمن قلة نَحن يومنذ يا رسول الله؟ قال: "بَلُ أنتُم يومنذ كثير، ولكنّكم غُثاء كغُثاء السيّل».

لم يحدث فى تاريخ الأمة الإسلامية أن تكالب عليها أعداؤها بمثل الضراوة التى يتكالبون بها عليها فى الوقت الحاضر: يذبحون ويقتلسون فى كل مكان غلب عليه أعداؤهم، ويشردون من أرضهم وأموالهم، ويسلط عليهم أعداء من داخلهم أو من خارجهم يحكمونهم بغير ما أنزل الله، لحساب أعدائهم الذين لا يؤمنون بلا إله إلا الله، وينتقص الوطن الإسلامى مرة بعد مرة بإقامة دول غير إسلامية فى أرضه. وتفتت وحدته، ثم تقسم الدولة منه إلى دويلات.

والفقر والجهل والمرض يتفشى فى العالم الإسلامى على الرغم من أن تربته تحوى أكبر ثروات العالم على الإطلاق!

فالثروة المعدنيـة ـ والبترولية خاصة ـ والثروة الزراعية، والشروة البشرية الموجودة فى الأرض الإسلامية تعد أكبر من مثيلاتها عند أى دولة أخرى من دول العالم كله. ومع ذلك فالمسلمون هم أفقر أهل الأرض وأكثرهم تأخرًا فى جميع الميادين.

كيف حدث ذلك وما أسبابه؟

لقد وعد الله هذه الأمة بالاستخلاف والتمكين في الارض: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ مَن قَبْلَهِمْ أَمْنُوا مِنكُمْ وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلَفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَّا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلَهِمْ وَلَيُسِمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيُسِمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيُسِمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيُسِمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيُسِمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيُسِمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيْسِمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيْسِمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيْسِمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيْسِمَكِنَ لَهُمْ وَلَيْسِمَكِنَ لِلهَا لَهُمْ وَلَيْسِمَكِنَ لِللهِ وَوَلِيهِمْ أَمْنًا يَعْسُمُونَنِي لا يُعْسِمُ وَلَيْسِمَكِنَ لِي شَيْئًا ﴾ [النور: ٥٥].

فهل تخلى الله عن وعده لهذه الأمة؟ حاشا لله أن يُخْلَفَ وعده ولا يتحقق. إنما الذي تغيَّر هو وضع هذه الأمة من ربها ومن كتابها. لقد اشترط الله عليهم شرطًا معينًا مقابل الاستخلاف والتمكين والتأمين: ﴿ يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ فأين هم اليوم من هذا الشرط؟ أين هم من الالتزام بأمر ربهم وتحكيم شريعته؟

لقد أعرضوا عن القرآن الكريم إعراضًا. فلا هو الذى يستمدون منه الشريعة التى تحكمهم، ولا هو الذى يستمدون منه تحكمهم، ولا هو الذى يستمدون منه أخلاقهم وأفكارهم ومشاعرهم وأنماط سلوكهم.

وإنما وجهتهم فى ذلك كله هى أوربا، شرقها أو غربها سواء.. فكيف يطمعون أن ينصرهم ربهم وهم معرضون عن كتابه، وأن يكن لهم فى الأرض وهم مخالفون لشرطه؟

لقد ابتلى الله إبراهيم عليه السلام ذلك الابتلاء الضخم الذى أبلى فيه بلاء حسنًا فكافأه الله على طاعته فقال له: ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾. وعندئذ أدركته رغبته الفطرية فى أن يكون هذا العهد لذريته من بعده فيكونون أثمة للناس: ﴿ قَالَ وَمِن فُرِيَّتِي ﴾ فماذا قال له الله سبحانه وتعالى فى لحظة التقريب والتكريم والإعزار؟ ﴿ قَالَ لا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٤].

فهذه سنة من سنن الله الجارية التي لا تتبدل ولا تحابى أحدًا. إن الله لا يعطى الناس التمكين في الأرض لأنهم من ذرية قسوم مؤمنين بل لانهم هم أنفسهم مؤمنون. فإذا تخلوا عن شرط الإيمان الصحيح فلا ينفعهم يومئذ أن يكونوا ذرية لقوم مؤمنين!

ولقد عرض القرآن علينا سيرة بني إسرائيل بتفصيل كامل لكى لا نقع فيما وقعوا فيه، وحذرنا من ذلك تحذيرًا: ﴿ سُلْ بني إِسْرَائِيلَ كُمْ آتَيْنَاهُم مِّنْ آيَةً بِنَيْنَةً وَمَن يُبَدِّلُ فَيه، وحذرنا من ذلك تحذيرًا: ﴿ سُلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كُمْ آتَيْنَاهُم مِّنْ آيَةً بِنَيْنَةً وَمَن يُبَدِّلُ فَيه، وَعَدَرنا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ [البقرة: ٢١١].

فماذا كسان من بنى إسرائيل؟ ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلْفٌ وَرِثُوا الْكَتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا الأَدْنَىٰ وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتَهِمْ عَرَضٌ مَثْلُهُ يَأْخُذُوهُ أَلَمٌ يُؤْخَذُ عَلَيْهِم مَيْفَاقُ الْكَتَابِ أَن لاَّ يَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلاَّ الْحَقَّ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَاللَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلاَ تَعْقَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٩]. والأمة الإسلامية اليوم تقف في الموقف الذي حذرها الله منه. يتركون كتابهم من أجل عرض من أعراض الحياة الدنيا ويمنون أنفسهم بالأماني الفارغة ويقولون: سيغفر لنا! لا جرم إذن أن يكونوا على حالهم الذي هم فيه؟!

ليس الإيمان بالتمني ولا بالتحلي، ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل.

لا يكفى أن ندعى الإيمان لنكون مؤمنين! إنما لابد لذلك من واقع سلوكى يصدّق هذه الدعوى ويحوّلها إلى حقيقة.

ولقد مر على المسلمين \_ فى انحرافهم التدريجي \_ وقت أصبح الدين فيه معنى قلبيًا وجدانيًا لا صلة له بالواقع! ويقول الواحد منهم لا تحكم على بظاهر أعمالى فأنا مؤمن فى داخل قلبى وهذا يكفى، والله هو المطلع على خفايا القلوب!

من أين جاءوا بهذا التصور المنحرف لحقيقة الدين؟ إنه أشبه شيء بالمفهوم الكنسي الغربي: «الدين علاقة بين العبد والرب ومحله القلب» أي لا صلة له بواقع الحياة، وإنما هو مشاعر وجدانية داخل القلب فحسب!

إنما جاء الإسلام ليحول الدين واقعًا يعاش! لا كما كان العرب في الجاهلية يخالفون أمر الله في الصغيرة والكبيرة، ثم يقولون: نحن على دين إبراهيم! ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإِسْلامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

ولا يكون المسلمون مسلمين حقًا وهم يحكمون في حياتهم شريعة غير شريعة الله، ويتخذون تصوراتهم وأفكارهم وأنظمتهم وتقاليدهم وأنماط سلوكهم من مصدر غير المصدر الرباني، ويتخذون القدوة لهم رجالاً ونساء من الشرق أو الغرب، لا يؤمنون بالله ولا برسوله.

إنما الإيمان الحقيقي لابد له من مظهر سلوكي واقعي. .

إن الإيمان يتلخص في شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، أي المبلّغ من عند الله بالحق.

وإن التصديق بما جاء به الرسول عليه من عند الله، له مقتضى لابد أن يرى فى واقع الحياة، ومقتضاه هو السلوك الفردى والجماعى وفق شريعة الله.

فأما الـفرد فينبغي أن يلتـزم بما أمره به ربه وما نهاه عنه. وأمـا الجماعة فـينبغي أن تحكّم

شريعة الله وتقوم على هذا الأمر بجهدها كله وترفض أن تحكم بغير ما أنزل الله.

وحين يلتزم الفرد والجماعة بهذا الأمر يصبح الفرد مسلمًا والجماعة مسلمة في عالم الواقع لا بالاسم ولا بالشعارات. ويصبح السلوك الواقعى في المجتمع سلوكًا إسلاميًا حقيقيًا، لا كالذي نشاهده اليوم في أرجاء العالم الإسلامي: شيئًا أبعد ما يكون عن الإسلام.

وإن قومًا ليدّعون حب الرسول على ويبكون من شدة الوجد حين يذكرون اسمه الكريم. . ثم لا يهمهم بعد ذلك أن يتحاكموا إلى شريعة غير شريعة الله، ولا أن تجرى حياتهم كلها بعيدًا عن منهج الله!

وما هكذا الإسلام..

﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلا أَمَانِي ٓ أَهْلِ الْكِتَابِ مَن يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ بِهِ وَلا يَجِدْ لَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَلِيَّا وَلا نَصِيرًا ( ٢٣٣ ) وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنشَى وَهُوَ مَوْمِنٌ فَأُولُئِكَ اللّهِ وَلِيَّا وَلا نَصِيرًا ﴿ وَهُو مَوْمِنٌ فَأُولُئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ نَقيرًا ﴾ [النساء: ١٢٣، ١٢٣].

\* \* \*

.

.

## مستقبل الأمة الإسلامية

لا خلاص للأمة الإسلامية عاهى فيه إلا بالرجوع إلى الله واتباع المنهج القرآني.

لقد جرَّب العالم الإسلامي أن يقتفي أثر الشرق أو الغرب من أجل الإصلاح. . فكانت النتيجة نكسات تلو نكسات! والاستضعاف مستمر في الأرض، والتقتيل والتشريد قائم، وتفتيت وحدة المسلمين يشتد يومًا بعد يوم.

ذلك أنهم ماضون في مخالفة أمر الله والبعد عن كتابه الكريم.

وقد أخبسرهم الله ورسوله أنهم لن ينتصروا ولن ينصلح حالهم إلا بالتزام أوامر الله: ﴿ يَأَيُّهَا اللَّهِ بِنَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرْكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧].

﴿ وَإِن تَتَوَلُّواْ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨].

وقد آن للأمة الإسلامية أن تعرف هذه الحقيقة وتعمل بمقتضاها.

آن لها أن تدرك أولاً أن ما بين يديها من كتاب الله وسنة رسوله خير بما يسعون إلى اكتسابه من مناهج الجاهلية: ﴿ أَفَحُكُمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَيْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠].

وأن التشريع السماوى الذى يعرضون عنه هو أكمل تشريع وأفضل تشريع، بينما شرائع الجاهلية كلها نقص وانحراف واختلال.

وأن منهج التربية الإسلامية هو وحده الكفيل بإنشاء الإنسان الصالح، وما سواه كله انحراف.

وتدرك أن الله أخرج هذه الأمة لتكون متميزة بذاتها وتكون في مركز القيادة لكل البشرية، لا ذيلاً لها غير مستميز السمات: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهِدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وتدرك أخيرًا أنه إن كان قد كـتب عليها بسبب إهمالها وتفريطهـا أن تفقد قوتها العلمية والمادية، وأن تتتلمــذ على أوربا في هذا المجال، فليس معنى ذلك أن تنسلخ

من دينها، وتأخـذ عن أوربا نظمها وأخـلاقها وأفكارها وأنماط سلوكـها، فكل تلك النحرافات جاهلية حذرها الله من الوقوع فيها، وحذرها من أن أعـداءها سيحاولون جذبها إليها: ﴿وَدُّوا لَوْ تَكُفُّرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَواءً ﴾ [النساء: ٨٩].

﴿ وَدَّت طَّائِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّونَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٦٩].

ولقد تتلمذت أوربا على المسلمين مرة من قبل فأخدث علومهم ومعارفهم لتقيم عليها نهضتها، وأبت أن تأخذ منهم الإسلام وهو الحق! أفلا يصنع المسلمون مثلهم في تتلمدوا على علومهم ومعارفهم ويرفضوا أفكارهم ونظمهم وتقالبدهم وهي باطل؟!

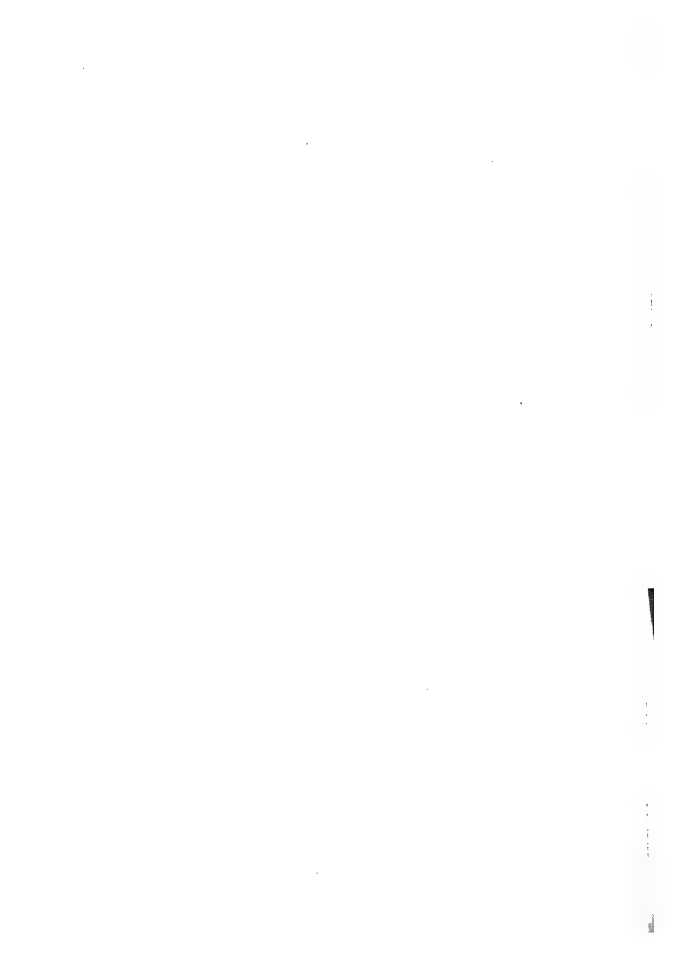
وحين يستقيم أمر المسلمين على هذه الصورة فيومئذ فقط يتغير واقعهم. إذا أخذوا العلم من أى مكان في الأرض يجدونه فيه، وبقوا في الوقت ذاته على دينهم وعلى التزامهم بأمر ربهم، فسيكونون هم الستار لقدر الله ليحدث تغييرًا هائلاً في الأرض.

﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مِا يِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١].

فإذا غير المسلمون ما بأنفسهم، وكفّوا عن إعراضهم عن كتاب الله، وعادوا إلى الأخذ بمنهجهم القرآنى، فسيعيد الله خيراتهم إليهم - بقدر منه ويجهد يبذلونه تنفيذًا لأمر ربهم - فيصبحون أغسنى أمة في الأرض: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

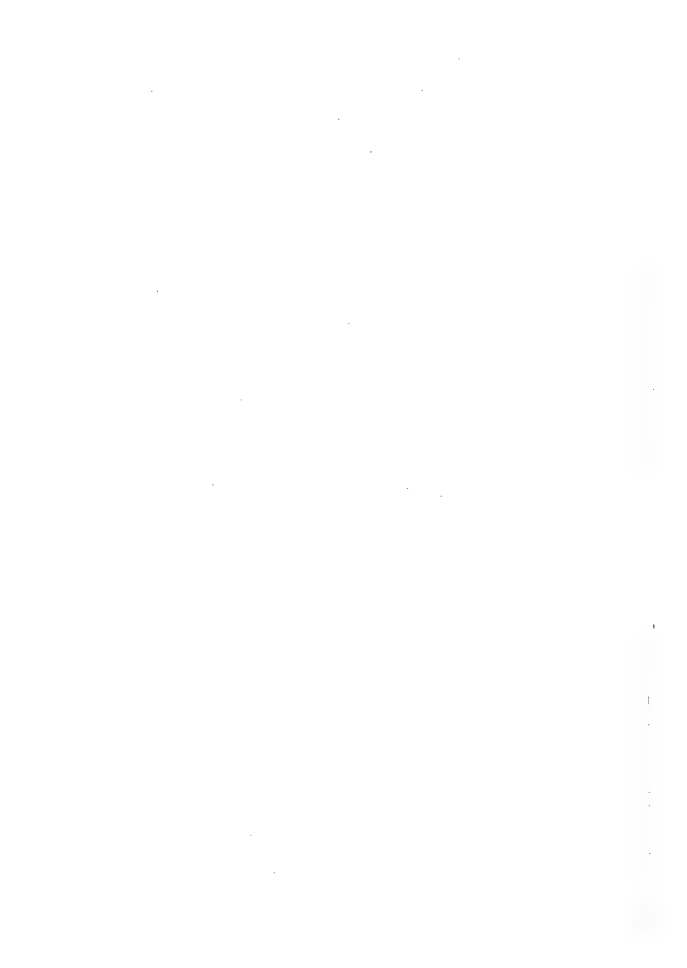
ويصبحون من ثم أقوى أمة في الأرض، فإن الغنى هو الذي ينشئ القوة المادية التي ينتصر بها المؤمنون.

ويصبحون أداة سلام فى العالم المهدد بالدمار.. لأن العالم - بمعسكريه - إنما يتنازع على امتلاكنا نحن! امتلاك خيراتنا واستعبادنا وكسر شوكتنا. فيوم نكون نحن أصحاب ثرواتنا وملاك أنفسنا، فسنكون القوة التى تمنع النزاع فى الأرض، أو فى القليل يكون نزاعهم خارجًا عنا وليس واقعًا علينا كما هو اليوم.



# الباب الخامس ا**لإيمان باليوم الآخر**

- بعض الأدلة العقلية والنقلية على وجوب الإيمان باليوم الآخر.
- أثر الإيمان باليوم الآخر في سلوك الضرد والجماعة.
  - الحقائق التي يشملها الإيمان باليوم الآخر.



# الباب الخامس الإيمان باليوم الآخِر

الإيمان باليوم الآخر هو إيمان بالغيب، لأن أحدًا لم يشهده بنفسه، وإنما أخبرنا به الله سبحانه وتعالى عن طريق رسله الكرام. فسبيله هو النقل الصحيح مما جاء في الكتاب والسنة.

ولكن الله الذى أخبرنا عن اليوم الآخر، وأوجب عليه الإيمان به، وجعله ركنًا من أركان الإيمان، قد أودع الفطرة البشرية القدرة على الإيمان بالغيب، وميز الإنسان بهذا الأمر من بين ما ميزه به وكرمه وفضله.

إن الحيوان يعيش في حدود ما تدركه الحواس فحسب، وعالمه محصور في ذلك النطاق. ولكن الله سبحانه وتعالى كرَّم الإنسان فلم يحصره في حدود ما تدركه حواسه فحسب، وإنما فسح آفاقه ووسعها، ومنحه تلك الخاصية، وهي القدرة على الإيمان بما لا تدركه الحواس، فأصبحت نفسه أرحب وأعمق من الحيوان وأصبحت آفاقه أوسع وأعلى.

ولكن الجاهليات دائمًا تشوه صورة الإنسان وترده أسفل سافلين بعد أن يكون الله قد خلقه في أحسن تقويم.

والجاهلية المعاصرة تريد أن ترد الإنسان حيوانًا وتحصره في نطاق ما تدركه حواسه فحسب! تريد أن تنزع عنه تلك الكرامة التي كرمه بها الله، وتلغى من عالمه عالم الغيب كله، بحجة الواقعية والروح العلمية!! ومن ثم تنتكس بالإنسان روحيًا ونفسيًا وخلقيًا، وتفقده إنسانيته في النهاية.

ولكن الله الذي كرّم الإنسان وأراد له الرفعـة جعل الإيمان بالغيب أبرز صـفات

المتقين! ﴿ اللَّمَ آ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى للْمُتَّقِينَ آ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ١- ٣].

نعم، إن الإيمان بالغيب أمر لارم من أجل الإيمان بالله واليوم الآخر، ولذلك أبرره القرآن في مقدمة صفات المؤمنين. ولكنه في ذات الوقت أبرر صفات الإنسان التي تميزه عن الحيوان، وتجعل عالمه غير عالم الحيوان.

والله الذي خلق الإنسان وجعله خليـفة في الأرض وأقــامه لعــمارتــها: ﴿ هُوَ الشَاكُم مَّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١].

يعلم سبحانه وتعالى ما هى الأدوات السلازمة له لكى يقوم بدور الخلافة الراشدة فى الأرض ويعمرها بمقتضى المنهج الصحيح. لذلك وهب له كل المتطلبات اللازمة للمهمة التى كلف بها لكى يكون التكليف فى حدود الطاقة: ﴿لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعُهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

لقد وهب الله له طاقة جسدية على نسق غير النسق الحيواني. فالحيوان ذو قوة بدنية قد تفوق الإنسان عشرات المرات. ولكنه لا يستطيع أن يعمل بيديه، ولا أن يقف قائمًا، مما يحد من استخدام هذه الطاقة. أما الإنسان ـ وإن كان أضعف بدنيًا من كثير من أنواع الحيوان ـ فإنه أقدر على استخدام طاقته الجسدية في مجالات شتى لا يقدر عليها الحيوان، وذلك من متطلبات الخلافة وعمارة الأرض.

ووهب له طاقة عقلية، تفكر وتدبر، وتخطط وترسم، وتستطيع أن تصل إلى كثير من الحقائق عن الكون الذي يعيش فيه الإنسان والسنن التي تجرى فيه. وهذه الطاقة من أكبر الأدوات المعينة على عمارة الأرض واستخلاص الطاقات المسخرة للإنسان في السماوات والأرض من عند الله: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي اللَّهُ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي اللَّرْض جَمِيعًا مّنه ﴾ [الجاثية: ١٣].

ووهب له كذلك القدرة على الإيمان بالغيب، وجعلها في مقدمة الأدوات التي تعين الإنسان على القيام بدوره في الأرض،. عن طريقها يؤمن بالله واليوم الآخر، فتتصل روحه بخالقه، ويستقيم على أمره، فتصلح حياته في الدنيا كما تصلح حياته في الآخرة.

## بعض الأدلة العقلية والنقلية على وجوب الإيمان باليوم الآخر

يقول الله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَشًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥].

ويقول: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطلاً ذَلكَ ظَنُّ الَّذينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِللَّذِينَ كَفَرُوا مَنَ النَّارِ ﴿ ٢٣﴾ أَمْ نَجْعَلُ الَّذينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي اللَّرَضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ [ص: ٢٧، ٢٨].

ويقول: ﴿ أَمْ حَسَبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيَّفَاتِ أَن نَّجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحَات سَوَاءً مَّحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ [الجاثية: ٢١].

ويقول: ﴿ أَفَنَجُعُلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ۞ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ [القلم: ٣٥، ٣٦].

والمعنى الذى تشير إليه هذه الآيات وأمثالها: أن الخلق يصبح عبثًا وباطلاً إذا لم يكن هناك يوم آخر يبعث فيه الناس ويحاسبون على أعمالهم التى عملوها فى الحياة الدنيا. أى أن الحياة تصبح عبثًا، وخلق السماوات والأرض يصبح باطلاً لو كانت الحياة الدنيا هى نهاية المطاف.

ونستطيع أن ندرك بعقولنا هذا المعنى الذي تشير إليه الآيات.

فنحن نشاهد فى حياتنا الدنيا ظالمين ظلوا ظالمين حتى لحظة الموت، ومظلومين ظلوا مظلومين إلى آخر حياتهم. أفإن كانت الحياة الدنيا هى نهاية المطاف يكون هذا عدلاً وحكمة؟ وأين هوالعدل والظالم لم يُقتص منه والمظلوم لم يقتص له؟! وأين هى الحكمة فى خلق حياة تجرى أجداثها على غير مقتضى العدل، ثم تنتهى على هذه الصورة؟

ونشاهد فى الأرض كفارًا ومؤمنين، تختلف معتقداتهم وسلوكهم ويختلف موقفهم من الخالق سبحانه. فريق استكبر وأبى أن يعبد الخالق ويطيعه، وفريق أسلم وجهه لله وهو محسن. وتسير الحياة بأحداثها، حتى تنتهى بموت أولئك وهؤلاء فهل يستوى المحسن والمسىء؟ فأما فى الحياة الدنيا فقد نجد الكفار ممكّنين فى

الأرض، منتفشين بالباطل، والمؤمنين مستضعفين مشردين مطاردين، ولو لفترة من الوقت هي فترة الابتلاء التي قدرها الله لكل دعوة وجعلها من سننه في الأرض: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلُهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢، ٣].

ويموت ناس وتنتهى حياتهم في فترة الابتلاء تلك، والكفر مستعلٍ في الأرض والإيمان مغلوب على أمره لم يمكن بعد. فهل تستقيم الأمور على هذه الصورة مع الحق والعدل؟

أيكون من الحق أن يكون أصحاب الحق مشردين في الأرض مستضعفين، وأصحاب الباطل ممكّنين منعّمين؟

أيكون من الحق أن الذين أجابوا داعى الله فآمنوا به واستقاموا على طريقه، يعيشون ويموتون فى الهوان والذل كأنهم هم المغضوب عليهم، وأن الذين لم يستمجيبوا لله ولم يؤمنوا به يعيشون ويموتون هانئين منعمين كأنهم هم الذين نالوا رضوان الله؟!

إنه هكذا تكون الصورة لو انتهت الأمور بالحياة الدنيا ولم يكن هناك بعث ولا حساب في الآخرة ولا ثواب ولا عقاب.

ونشاهد عصاة لا يقفون عند حدود الله التي أمر بها، وينتهبون اللذات في الحياة الدنيا، وآخرين الترموا بأمر الله فلم يأخذوا من المتاع إلا ما أحل الله، وهو - في الدنيا ـ قدر أقل دون شك مما يستمتع به العصاة الغارقون في الملذات. أفإن كانت الحياة الدنيا هي نهاية هؤلاء وهؤلاء يكون الأمر حقًا وعدلاً؟! هل تستقيم الأمور بأن ينهب من أراد نهبته ويمضى بها بغير حساب، بينما الملتزم يحرم نفسه من المتاع الزائد ثم يمضى بحرمانه بغير ثواب؟!

كلا بغير شكا

ولا يجوز ذلك في حق الله.

لا يجوز في حق عدالته وحكمته سبحانه أن تكون الأمور على هذه الصورة. بل تكون الحياة عبثًا لا معنى له ولا حكمة فيه.

444

من أجل ذلك نجد القرآن يربط في كثير من الآيات بين خلق السماوات والأرض بالحق، وبين بعث الناس لسؤالهم عما عملوا في الحياة الدنيا ومجازاتهم بأعمالهم إن خيرًا فخير، وإن شرًا فشر.

﴿ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ [التغابن: ٣].

﴿ وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّا رِعَنيد ( مَن وَرَاثِه جَهَنَّمُ وَيُسْقَىٰ مِن مَّاءٍ صَديد ( مَن وَرَاثِه جَهَنَّمُ وَيُسْقَىٰ مِن مَّاءٍ صَديد ( مَن كُلِّ مَكَان وَمَا هُو بَميت وَمِن وَرَائِه عَذَابٌ غَليظ ( مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بَرِبَهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَاد الشَّتَدَّتُ بِه الرِيحُ فَي وَرَائِهُ عَذَابٌ غَليظ ( مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بَرَبَهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَاد الشَّتَدَّتُ بِه الرِيحُ فَي يَوْم عَاصِف لا يَقْدرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَىٰ شَيْء ذَلك هُوَ الضَّلالُ الْبَعِيدُ ( مَنَ أَلَمْ تَرَ أَنَ اللَّهُ خَلَقَ السَّمَوَات وَالأَرْضَ بِالْحَقِ ﴾ [إبراهيم: ٥١- ١٩].

والمؤمنون يعلمون أن الله خلق السماوات والأرض بالحق ولم يخلقهما باطلاً، فيدركون أنه لابد من بعث وحساب فيدعون الله أن يجنبهم النار:

﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتِ لأُولِي الأَلْبَابِ رَبِّنَ اللَّهُ قَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي الأَلْبَابِ رَبِّنَا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [آل عمران: ١٩٠، ١٩٠].

وهكذا يؤكد القرآن أنه لو لم يكن هناك بعث وحساب فإن هذا يكون عبئًا لا يقتصر على حياة الإنسان وحده، بل يمتد كذلك إلى خلق السموات والأرض فيصبح كله عبثًا وباطلاً وقائمًا على غير الحق!

ولقد أخبرنا الله سبحانه وتعالى أنه خلق الموت والحياة ليبلونا أيّنا أحسن عملاً: ﴿ تَبَارِكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لَيْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنَ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ ﴾ [الملك: ١، ٢].

وَاخبرنا كَـذَلك أنه جعل ما على الأرض زينة لهـا لنفس الغاية: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زِينَة لَهـا لنفس الغاية: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زِينَةً لَّهَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الكهف: ١٧.

فإذا كان الموت هو النهاية التي تنتهي عندها الأمور جميعًا فأين حكمة خلق الموت هو النهاية التي تنتهي عندها الأمور جميعًا فأين حكمة خلق الموت

والحياة؟ وكيف يتميز الذين أحسنوا العمل من الذين أساءوا؟ وأين الحكمة في جعل ما على الأرض زينة لها؟!

إن نقطة الابتلاء في حياة الإنسان هي هذه الزينة الموجودة في الأرض: هل يتناول منها الإنسان القدر الذي أباحه الله وأحله؟ أم ينتهب ما حرمه الله ولا يلتزم بطاعته؟

فإذا كانت نهاية هذا وذاك متساويتين بالموت فقد انتفت الحكمة ولم يعد هناك معنى للابتلاء بالزينة ما دام الأخذ منها بالحلال كالأخذ بالحرام سواء! والمفتون بها عن طاعة الله كالذي نجا من الفتنة واستقام!

لذلك يجيء هذا السؤال الإنكارى: ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴾ ، ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴾ ، ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ لَخْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ .

حاشا لله أن يكون ذلك!

إنما ذلك ظن الذين كفروا! هم الذين يظنون أن الأمر سواء، وأنه لا حساب ولا عقى الله خلق السماوات والأرض باطلاً: ﴿ وَمَا عَقَىابِ! فَكَانُهُم بِذَلِكَ يقولُون إن الله خلق السماوات والأرض باطلاً: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنُهُمَا بَاطلاً ذَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفُرُوا مِنَ النَّارِ (٣٧) أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ ﴾ النَّارِ (٣٧) أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ ﴾ [ص: ٢٧، ٢٨].

ولقد نزلت هذه الآية في كفار قريش الذين كانوا ينكرون البعث. ولكن العجيب أن الجاهلية المعاصرة تنتج نماذج تنطبق عليها الآية كأنما هي مفصلة على قدها تمامًا! فهذا «سارتر» الكاتب الوجودي الملحد، يقول إن الوجود كله عبث وكله باطل! وإن حياة الإنسان لا معنى لها ولا حكمة فيها! ﴿ ذَلِكَ ظُنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴾.

إنه حين لا يؤمن الإنسان بالله واليوم الآخر فهكذا تصبح صورة الحياة في حسه، وهكذا تصبح صورة الكون كلها: السماء والأرض وما بينهما، بما فيها حياة الإنسان.

ولا تستقيم الصورة ولا يتبين الحق، حتى توضع التكملة الطبيعية للحياة الدنيا،

وهى اليوم الآخر الذى يحاسب الناس فيه فيكرمون أو يهانون. عندئذ يتضح الحق فى خلق السماوات والأرض، والحق فى خلق الإنسان وحياته على الأرض. وتتبين الحكمة فى جعل ما على الأرض زينة لها.

ولكن الجاهلية تقطع الصورة فتسفوهها، ثم تقول: إن الحياة لا معنى لها ولا حكمة فيها! ولقد كان الدهريون من قبل على نفس المستوى من الحماقة التى عليها كفار اليوم وفلاسفتهم «الملحدون»! ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلَكُنَا إِلاَّ الدُّسْرُ ﴾ [الجاثية: ٢٤].

وسواء قالوا ذلك استكثارًا على الله أن يقدر على بعث الموتى، أو نفيًا لوجود الله ألبتة، فقد عجزت بصيرتهم المطموسة عن إدراك الحق الذى خُلقت به السماوات والأرض، والحياة والموت، فعاشوا كالسائمة، لا يدركون لحياتهم معنى ولا لوجودهم هدفًا: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثْوى للهُمْ ﴾ [محمد: ١٢].

\* \* \*

## آثار الإيمان باليوم الآخر في سلوك الفرد والجماعة

للإيمان باليوم الآخر أهمية بالغة فى حياة الإنسان وآثار عميقة، ونستطيع أن نفهم على ضوء هذه الحقيقة كيف أن القرآن ربط فى كثير من المواضع بين الإيمان بالله والإيمان باليوم الآخر، فيجيئان متتاليين ومترابطين سواء فى الإثبات أو النفى.

﴿ يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ ﴾ [آل عمران: ١١٤].

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨].

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمُ بِالْمَنِّ وَالاَّذَىٰ كَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمنُ بِاللَّهُ وَالْيَوْم الآخر ﴾ [البقرة: ٢٦٤].

﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَلا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَدِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَسَقًىٰ يُعطُوا الْجِسزيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَاغَرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩].

﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمُ الآخر وَالْمَلائكَة وَالْكَتَابِ وَالنَّبِيْنَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وهكذا يرتبط الإيمان باليوم الآخر بالإيمان بالله مباشرةً كأنه مكمِّل له.

ونستطيع أن ندرك أهمية الإيمان باليوم الآخر في سلوك الفرد وسلوك الجماعة إذا عرفنا نفسية الشخص الذي لا يؤمن بالآخرة وطبيعة تصوره للحياة الدنيا وطريقة شعوره بها.

إن الحياة الدنيا في حسه هي الأولى والأخيرة. والعمر فرصة واحدة إن لم تنتهب فسوف تضيع! وإذا كان العمر مهما طال محدودًا بسنوات، ولذائذ الحس كثيرة ومتنوعة، فالبدار البدار!

هكذا تكون القبضية في حس الذي لا يؤمن باليوم الآخر. فسرصة وحيدة محدودة ينبغى أن تُنتهز ويُؤخذ فيها أكبر قدر من الملذات. . ولذلك تتكالب

الجاهليات دائمًا على متاع الأرض وتتصارع عليه، وتنحصر اهتماماتها في حدود الحياة الدنيا.

والجاهلية المعاصرة نموذج لما نقول. .

فما الذي يشغل الأفراد فيها ويشغل الجماعات؟

أما الفرد فهو يعمل وينتج. ولكن لأى هدف؟ ليحصل على أكبر قدر يستطيع الحصول عليه من المال، ثم ينفق هذا المال في الحصول على أكبر قدر من المتاع، يستوى في حسه أن يكون من المتاع الحلال أو الحرام! بل إن فكرة الحرام لا تخطر على باله على سبيل الجدا فالأصل عنده هو الاستمتاع، قبل أن تفوت الفرصة التي إن مضت لا تعود! فيما معنى الحرام في حسه؟! إنه ليس إلا قيداً على المتاع! وهو قيد في نظره عنير معقول ولا موجب له، لأنه يضيع الفرص المحدودة التي لن تعود!

لذلك أيضًا فإن قيد الأخلاق وقيد الضمير وقيد المشاعر الإنسانية كلها قيود غير معقولة، كقيد الحرام سواء بسواء! ومن ثم تفسد الأخلاق في الجاهلية، ويضعف وازع الضمير وتحل المصلحة محله. أما المشاعر الإنسانية والقيم العليا فتُعدّ سخفًا وسذاجة لا تليق بإنسان عاقل، إذا هي فوتت عليه فرصة للمتاع!

أما الأمم والجماعات فقصتها لا تختلف كثيرًا عن قصة الفرد.

فلأي شيء تعمل ولأي شيء تعيش حين لا تؤمن باليوم الآخر؟

كل جماعة همها الحصول على أكبر قدر من المتاع (أو المزايا بتعبيرهم!) على حساب جماعة أخرى! وكل أمة همها أن تتغلب على أمة أخرى لتسلبها حظها من المتاع وتأخذه لنفسها فتنشأ من ذلك الصراعات والحروب.

وأين القيم العليا؟ وأين حقوق الإنسان؟ وأين الضمير العالمي؟ وأين العهود والمواثيق؟ وأين التعاون في سبيل الخير؟ وأين العدل؟ وأين الإخاء والمساواة؟

إنها كلها \_ فى الجاهلية \_ ألفاظ! يلوكها الناس نفاقًا ورياء، فإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم، إنما نحن مستهزئون! لأنها كلها معوقات عن المتاع فى الفرصة الوحيدة المتاحة للمتاع!

ويتقاتل الناس، ويموت منهم من يموت، ولكنهم يموتون وهم يقاتلون في سبيل هذا المتاع الأرضى، فإذا قيل لهم تعالوا قاتلوا في سبيل المستضعفين من الرجال والنساء والولدان الذين لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً، أو في سبيل الحق المجرد الذي لا مصلحة لهم فيه مباشرة، هزوا أكتافهم وأعرضوا عنك، إن لم يهبوا لمقاتلتك أنت، لأنك تدعوهم إلى شيء يفسد عليهم مصالح الدنيا ومتاع الأرض!

ومن ثم تهبط القيم في الجاهليات وتنحصر الآفاق، كما يضعف الضمير وتفسد الأنحلاق. إنه لا شيء يرفع الإنسان من ثقلة الأرض - بعد الإيمان بالله - إلا الإيمان باليوم الآخر. الإيمان بأن كل متاع واثد يتناول عنه الإنسان في الحياة الدنيا - طاعةً لله والتزامًا بأمره - يعوض عنه في الآخرة متاعًا أشف وأعلى وأخلد وأبقى. والإيمان في ذات الوقت بأن كل خروج على أمر الله في الحياة الدنيا - من أجل متاع الأرض الزائل - سيجاوى عليه في الآخرة عذابًا ليس في طوق البشر احتماله: ﴿ إِنَّ الّذين كَفَرُوا بِآياتنا سَوْف نُصليهم نَارًا كُلماً نَضِجَت جُلُودُهُم بَدَّلْنَاهُم جُلُودًا غَيرَهَا لِيَلُوقُوا الْعَدَابَ إِنَّ اللّه كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ٥٦].

وحين يؤمن الإنسان باليوم الآخر إيمان اليقين تحسم القضية في حسه حسمًا كاملاً وتستقر الأمور. فكل نعيم في الدنيا لا يقاس إلى نعيم الآخرة. ولا يساوى من جهة أخرى غمسة واحدة في العنداب من أجله، وكل عذاب في الدنيا \_ في سبيل الله \_ لا يقاس إلى عنداب الآخرة ولا يوازى من جهة أخرى غمسة واحدة من أجله في النعيم.

وعندئذ يقدر الإنسان على موازنة ثقلة الأرض، ويقدر على الارتفاع إلى القيم العليا والأخلاق الفاضلة والمثل الرفيعة، لأنه يوقن بالجزاء الذى سوف يناله على ذلك كله: ﴿ للَّذِينَ اتَّقَوْا عِندَ رَبِهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالدينَ فيها ذلك كله: ﴿ للَّذِينَ اتَّقَوْا عِندَ رَبِهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالدينَ فيها وَأَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ وَرِضْوَانٌ مِّنَ اللَّه وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعَبَادِ ۞ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنًا فَاغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنا عَذَابَ النَّارِ ۞ الصَّارِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُنفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالأَسْحَارِ ﴾ [آل عمران: ١٥- ١٧].

﴿ وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ الطَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّه

إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٧) وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالَدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْن وَرَضْوَانٌ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظْيَمُ ﴾ [التوبة: ٧١، ٧٢].

وعندئذ يوجد الفرد الصالح والجماعة الصالحة التي تتعاون على البر والتقوى ولا تتعاون على الإثم والعدوان. وتوجد أمة تستحق هذا الوصف: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّه ﴾ [آل عمرانُ: ١١٠].

أَمَة تَهَى بهذا الأمر: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقَسْطُ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اَللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمُلُونَ ﴾ [المائدة: ٨].

وتوفى هذا الطلب: ﴿ وَمَا لَكُمْ لا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ اللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَلُ لَّنَا مِن لَّدُنكَ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ٧٥].

وتتوافر فيهم هذه الصفات: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۞ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ اللَّوْكَاةِ فَاعِلُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ اللَّوْكَاةِ فَاعِلُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ الْفَرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ۞ إِلاّ عَلَىٰ أَزْواَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومَينَ ۞ فَمَنِ البَّغَىٰ وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ لأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَواتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ ۞ أَولَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ ۞ اللَّذِينَ يَرِثُونَ الْفَرْدُوسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١- ١١].

## الحقائق التي يشملها الإيمان باليوم الآخر

يشتمل الإيمان باليوم الآخر على مجموعة من الحقائق وردت فى الكتاب والسنة فلزم الإيمان بهما جميعًا. وهى: فـتنة القبـر وعذابه ونعيـمه، والساعة وأمـاراتها والبعث، والحشر، والحساب وما يتبعه من ثواب وعقاب، والصراط، والجنة والنار.

#### ١ ـ فتنة القبروعدابه ونعيمه:

كان الرسول عَلَيْكُمْ يَتَعُودُ فَى دَعَاتُهُ مِنْ عَذَابِ السَقِبرِ (وهو الذَّى غُفُرَ له مَا تَقَدَمُ مِنْ دَنبه ومَا تأخر!) فيقول: «وأعُونُذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ القَبْر».

ويقول السرسول عَلِيَّكُم : «القُبُورُ رَوْضَةُ من رِياضِ الجَنَّةِ أَوْ حُفْرَةٌ من حُفَرِ اللهُ النار»(١).

ويقول الله عن آل فرعون: ﴿ وَحَاقَ بَآلِ فَرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ ۞ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدُّ الْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٥٥، ٤٦].

ويقول عن قوم نوح: ﴿ مِّمَّا خَطِيئَاتِهِمْ أُغْرِقُوا فَأُدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُوا لَهُم مِّن دُونِ اللَّهِ أَنصَارًا ﴾ [نوح: ٢٥].

ولا نستطيع أن نعلم على وجه اليقين كيف تكون صفة النعيم والعذاب في القبر، فذلك غيب لم يحدّثنا الله ورسوله عن تفصيلاته، ولا مصدر لنا لمعرفته إلا ما يخبرنا به الله ورسوله، وكل ما أخبرنا به عن الرسول ويسالانه عن أعماله كلها في الحياة في قبره يدخل عليه ملكان فيقيمانه فيقعدانه ويسالانه عن أعماله كلها في الحياة الدنيا فلا يجيب إلا بالحق. ثم إنه يجد قبره روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار بحسب أعماله التي سلفت منه. وذلك كله قبل يوم الحساب الأكبر وما يتبعه من ثواب وعقاب.

ومن ثم فإن ما درج على ألسنة الناس من الحديث عن «راحة الموت» ليس حقًا إلا بالنسبة للمؤمن الذي عمل صالحًا! أما المسيء فلن يجد في موته ولا فسي قبره راحة. إنما يجد العذاب يتسلمه من أول لحظة. ثم عذاب الآخرة أشد.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي عن أبي سعيد الخدري.

عن زيد بن ثابت رضى الله عنه قال: قالَ رسولُ الله عَنَّهُ "إِنَّ هذه الأُمَّةَ تُبْتَلَى في قُبورها، فلولا ألا تَدافنوا لدعوت الله أن يُسمعكم من عذاب القبر الذي أسمع». ثم قال: «تَعَوَّذُوا من عذاب القبر» قالوا: «نعوذُ بالله من عذاب القبر» (١).

## ٢. الساعة وأماراتها:

من مقتضيات الإيمان باليوم الآخر الإيمان بالساعة. وهى الساعة التى تنتهى فيها الحياة الدنيا بجميع أوضاعها، وتبدأ القيامة بكل أهوالها. ويصف القرآن الساعة وأحداثها وصفًا يهز النفس من أقطارها، ويبعث الرهبة في أعماقها.

﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ۞ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةً عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلَ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَىٰ وَمَا هُم بسُكَارَىٰ وَلَا عُمْ بسُكَارَىٰ وَلَكَنَّ عَذَابَ اللَّه شَديدٌ ﴾ [الحج: ١، ٢].

﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ۞ تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ ۞ قُلُوبٌ يَوْمَئِذَ وَاجِفَةٌ ﴿ أَبْصَارُهَا خَاشَعَةٌ ۞ يَقُولُونَ أَئِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ ﴾ [النازعات: ٢-١٠].

﴿إِذَا الشَّمْسُ كُوِرَتْ ۞ وَإِذَا النَّجُومُ انكَدَرَتْ ۞ وَإِذَا الْجَبَالُ سُيّرَتْ ۞ وَإِذَا الْجَبَالُ سُيّرَتْ ۞ وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتْ ۞ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتْ ۞ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتْ ۞ وَإِذَا الْبُحَارُ سُجِّرَتْ ۞ وَإِذَا الْنَفُوسُ زُوِّجَتْ ۞ وَإِذَا الْمَبُوعُودَةُ سُئِلَتْ ۞ بِأَي ذَنْبِ قُتِلَتْ ۞ وَإِذَا النَّفُوسُ زُوِّجَتْ ۞ وَإِذَا الْمَبُوعُودَةُ سُئِلَتْ ۞ وَإِذَا الْجَعِيمُ سُعِرَّتْ ۞ وَإِذَا الْجَنَّةُ السَّمَاءُ كُشُطَتْ ۞ وَإِذَا الْجَعِيمُ سُعِرَّتْ ۞ وَإِذَا الْجَنَّةُ أَرْكُونِ وَ اللَّهَ الْجَعِيمُ سُعِرَتْ ۞ وَإِذَا الْجَنَّةُ أَرْكُونِ وَ اللّهَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ مَا أَحْضَرَتْ ۞ [التكوير: ١- ١٤].

﴿ إِذَا السَّمَاءُ انفَطَرَتْ ۞ وَإِذَا الْكَوَاكِبُ انتَثَرَتْ ۞ وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتْ ۞ وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتْ ۞ وَإِذَا الْقُبُورُ بُعْثَرَتْ ﴾ [الانفطار: ١- ٥].

﴿ كَلاَّ إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكًّا دَكًّا وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفَّا صَفًّا (٢٣) وَجِيءَ يَوْمَتُ ذَيِجَ هَنَّمَ يَوْمَتُ ذَيَتَذَكَّرُ الإِنسَانُ وَأَنَّىٰ لَهُ الذَّكْرَىٰ (٣٣) يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لَحَيَّاتَى وَآنَاقَهُ أَحَدٌ (٣٣) يَا أَيْتُهَا النَّفْسُ لَحَيَاتَى وَثَاقَهُ أَحَدٌ (٣٣) يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

الْمُطْمَئِنَّةُ (٢٧) ارْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً (٢٦) فَادْخُلِي فِي عِبَادِي (٢١) وَادْخُلِي جَنَّتي ﴾ [الفجر: ٢١-٣٠].

َ ﴿ فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيبًا ﴿ ١٠ السَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِهِ كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولاً ﴾ [المزمل: ١٧، ١٨].

إنه الهول الذي يشمل السماوات والأرض، ويغير صورة الكون كله، فتنشق السماء وتنتثر الكواكب وتزلزل الأرض، وتسجر البحار فتشتعل نارًا، والمألوف فيها أنها هي التي تطفئ النار! وتنسف الجبال نسفًا:

﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجَبَالِ فَقُلْ يَسْفُهَا رَبِّي نَسْفًا ( ١٠٠٠ فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ( ١٠٠٠ لا تَرَىٰ فِيهَا عَوَجًا وَلا أَمْتًا ( ١٠٠٠ يَوْمَئِذَ يَتَبِعُونَ الدَّاعِي لا عَوْجَ لَهُ وَخَشَعْتِ الأَصْوَاتُ للرَّحْمَنِ فَلا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْسًا ﴾ [طه: ٥٠١- ١٠٨].

ولا يعـود شيء واحد في مكانه ولا على صـورته التي كـان عليهـا. . وفي هذا الهول الهائل يبعث الناس فيسألون!

ولاقتراب الساعة أمارات يذكرها القرآن والأحاديث.

ولقد اقتربت الساعة منذ بعثة الرسول عَلَيْكُمْ ، فجاء عنها في كتاب الله الكريم: ﴿ اقْتَرَبَت السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقَمَرُ ﴾ [القمر: ١].

وقال الرسول عَرَّاكُم : «بُعِثْتُ والساعة كهاتَيْن . » وأشار بإصبعيه السبابة والوسطى (١).

ولكن مقياس الزمن عند الله غير مقاييسنا أفحين أنذر الرسول عَيَّا مشركى العرب باقتراب الساعة حسبوا أنها أيام معدودة \_ بحسبابهم \_ ثم تأتى الساعة، فلما رأوها لم تأت قالوا له: أين العذاب الذي أنذرتنا به؟ وأين يوم القيامة الذي رعمت أنه قريب؟ فرد عليهم الله في أكثر من آية: ﴿ بَلْ يُرِيدُ الإنسانُ لِيفْجُرُ أَمَامَهُ ﴿ يَسُأُلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقَيَامَةَ ﴾ [القيامة: ٥، ٢].

﴿ وَيَسْتَعْجُلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ وَعْلَمُهُ وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَٱلْفِ سَنة مِمَّا تَعُدُّونَ ﴾ [الحَج: ٤٧].

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>491</sup> 

﴿ اللَّهُ الَّذِي أَنزَلَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

وفى حديث: «هذا جبريلُ أَتَاكُمُ يُعَلِّمُكُمْ أَمْرَ دينكم»: قَالَ: «فأخبرنى عن الساعة. قال: ما المسئولُ عنها بأعلَم من السائل. قال فأخبرنى عن أماراتها. قال: أنْ تَلدَ الأَمَةُ رَبَّتُهَا وأن تَرَى الحُفَاةَ العُرَاةَ العَالةَ رعاء الشاء يَتَطَاوَلُونَ في البُنْيان»(٢).

فإذا بدأت أحداث الساعة نُفخ في الصور نفخة أولى ثم نفخة ثانية:

﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعَقَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَن شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨].

فالنفخة الأولى يصعق فيها كل من بقى حيًا فى السماوات والأرض إلا من شاء الله فيخرون موتى. والنفخة الثانية يقوم فيها الناس من أجداثهم ليوم الحشر.

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسولُ الله عَلَيْكُمْ: "مَا بَيْنَ النَّفَخَتين أُربعونَ سنة ثم يُنزلُ الله من السماء ماءً فينبتونَ كما يَنْبُتُ البَقْلُ، وليس من الإنسان شيء إلاّ يَبْلَى إلا عظمًا واحدًا هُوَ عَجْبُ الذَّنَب، ومنهُ يُركَّبُ يومَ القيَامَة»(٣).

#### ٣- البعث:

كان من أشد ما عجب له المشركون في مكة وشككهم في الساعة وكل ما يدور حولها قضية البعث!

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم. (۲) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنبِّئُكُمْ إِذَا مُزِّقْتُمْ كُلُّ مُمَزَّقَ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيد﴾ [سبأ: ٧].

﴿ وَقَالُوا أَيْذَا كُنَّا عِظَامًا وَرُفَاتًا أَئِنَّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴾ [الإسراء: ٤٩].

﴿ وَكَانُوا يَقُولُونَ أَثِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَثِنًا لَمَـبْعُوثُونَ ۞ أَوَ آبَاؤُنَا الأَوَّلُونَ ﴾ [الواقعة: ٤٧، ٤٨].

وقد كان شكُّهم مبنيًا على جهالات شتى!

فهم أولاً لم يقدروا الله حق قدره، إذ استكثروا على قدرته سبحانه وتعالى أن يبعث الموتى! ولو كانوا يقدرونه سبحانه حق قدره، ويستيقنون من عظمته جل جملاله وقدرته التى لا يعجزها شيء ما استكثروا على هذه القدرة شيئًا على الإطلاق.

وهم ثانيًا لـم يقدروا معـجزة الخلق الماثلة أمـامهم حق قدرهـا!ولو قدروها حق قدرها لعرفوا أنها من الضخامة والإعـجاز بحيث أن القادر عليها لا يمكن أن يعجزه شيء، لأنه لا يوجد شيء أكثر إعجازًا من هذا الخلق الماثل أمامهم!

إن الحسَّ يتبلد على الأشياء فيعمى عن دلالتها! ولأن السماوات والأرض والشمس والقمر، والليل والنهار، والموت والحياة، كلها ماثلة أمام الحس فإنه يتبلد عليها بالإلف والعادة ولا يعود يقدر ما فيها من إعجار.

و إلا فلو أن الإنسان تذكر أو أزال الغشاوة عن بصيرته فرأى حقائق الكون المذهلة، لأحس بالإعجاز في الصغيرة والكبيرة، وأحس أنّ من أنشأ هذا من العدم حلت قدرته وجل ثناؤه ـ لن يعجز عن إعادة خلقه مرة أخرى متى شاء!

حقيقة إن علمهم بالكون لم يكن قد تقدم كما هو اليوم. ولكن القدر المشاهد المعلوم من الكون لأى إنسان مهما كان مقدار علمه، يكفى لرؤية الإعجاز في صنعة الله. لذلك كان الله سبحانه وتعالى يخاطبهم بما يرونه أمامهم من معجزات الخلق، ثم يقول لهم: إن من صنع هذا كله لا يعجز عن إعادته وخلقه من جديد.

﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبِ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَة ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ عَلَقَةٍ ثُمُّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ مُّخَلَقَةً وَغَيْرٍ مُخَلَقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُّ فِي الأَرْحَامِ مَّا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلٍ

مُسَمَّى ثُمَّ نُحْرِ جُكُمْ طفْلاً ثُمَّ لَتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنكُم مَّن يُتَوَقَّىٰ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلَ اللهُ الْمُورِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْد عِلْمَ شَيْئًا وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلَنا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوَّجَ بَهِيج ۞ ذَلكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَأَنَّهُ وَرَبَتْ وَأَنْبُتَتْ مِن كُلِّ زَوَّجَ بَهِيج ۞ ذَلكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءَ قَدِيرٌ ۞ وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةً لاَّ رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾ وَالله يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾ [الحج: ٥- ٧].

﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الروم: ٢٧].

﴿ أَوَ لَمْ يَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْيِي الْمَوْتَىٰ بَلَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الأحقاف: ٣٣].

وفى سورة «ق» مناقشة مستفيضة لهذه الجهالة على منهج القرآن من لفت نظر البشر إلى معجزات الخلق الماثلة أمام أعينهم ليقيسوا عليها، ويعلموا أن القادر على هذه يقدر على البعث، لأن البعث ما هو إلا خلق جديد:

وَ وَالْقُرْآنِ الْمَجيد [ ] بَلْ عَجبُوا أَن جَاءَهُم مَّندٌ مَّنهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجيبٌ [ ] قَدْ عَلَمْنَا مَا تَنقُصُ الأَرْضُ مَنْهُمْ وَعَندَانَا كَتَابٌ حَفيظٌ [ ] بَلْ كَذَبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْر مَّرِيج [ ] مَنْهُمْ وَعَندَانَا كَتَابٌ حَفيظٌ [ ] بَلْ كَذَبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْر مَّرِيج [ ] مَلْ لَمُنْهُمْ وَعَندَانَا كَتَابٌ حَفيظٌ [ ] بَلْ كَذَبُوا بِالْحَقِ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فَي أَمْر مَّرِيج [ ] وَالأَرْضَ مَنْهُمْ وَعَندُنَا هِ وَالْمَرْضَ أَوْا إِلَى السَّمَاءَ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوج [ ] وَالْأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِي وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج [ ] تَبْصرَةً وَذَكْرَىٰ لَكُلِّ عَبْد مُنيب [ ] وَنَوْلُنا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُّبَارِكًا فَأَنْبَثْنَا بِه جَنَّاتٍ وَحَبَّ الْحَصِيد [ ] عَبْد مُنيب [ ] وَنَوْلُ السَّمَاء مَاءً مُّبَارِكًا فَأَنْبَثْنَا بِه جَنَّاتٍ وَحَبَّ الْحَصِيد وَ وَالنَّخْتُ لَ بَاسِقَاتٍ لَهِ اللَّعَ نَصِيد [ ] وَعَلَمْ مَنْ وَح وَأَصْحَابُ الرَّسِ وَثَمُودُ ( ] وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ الْخُرُوجُ [ ] كَذَبُتُ قَالُهُمْ فَوْمُ نُوح وَأَصْحَابُ الرَّسِ وَثَمُودُ ( ] وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَالْخُوانُ لُوط [ ] وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ اللَّهُمْ فَي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيد اللَّالُوسُلُ فَحَقَّ وَعِيد ( ] ] أَفَعِينا بِالْخُلُقُ الأُولُ بَلُ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيد اللَّهُ اللَّولُ اللَّهُ الْأَولُ بَلْ هُمُ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيد اللَّالُ اللَّولُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللْفَالِقُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وكذلك كان رد القرآن الكريم على ذلك المنكر المتبجح الذى تناول قطعة عظم رميمة من الأرض ففركها بين إصبعيه ونفخها في وجه السرسول عليه وقال في جهالة منطمسة البصيرة: أيستطيع ربك أن يبعث هذه؟!

﴿ أَوَ لَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَة فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ (٣) وَضَرَبَ لَنَا مَشَلاً وَنَسِي خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْيِي الْعَظَامَ وَهِي رَمِيمٌ (٣) قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَة وَهُو بَكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٌ (٣) الَّذَي جَعَلَ لَكُم مِن الشَّجَرِ الأَخْصَر نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِنْهُ تُوقَدُونَ (٨) أَولَيْ مَنْلَهُم بَلَىٰ وَهُو تُوقَدُونَ (٨) أَولَيْ مِنْلَهُم بَلَىٰ وَهُو الْخَلَقُ الْعَلِيمُ (١) إِنَّمَ أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ (١٨) فَسُبْحَانَ الّذِي الْخَلَاقُ الْعَلِيمُ (١٨) فَسُبْحَانَ الّذِي بِيدِهِ مَلكُوتُ كُلِّ شَيْءَ وَإِلَيْهِ تُوجَعُونَ ﴾ [يس: ٧٧- ٨٣].

إن قضية الخلق واحدة في الأولى والآخرة. والذي يسلم عقله بأن الله هو الذي خلق كل ما في الكون من موجودات حاضرة ينبغي له بنفس المنطق أن يسلم بقدرة الله على البعث والخلق من جديد، فإن الكون حين خُلق لم يكن موجوداً البتة فأوجده الله من العدم. أفكانت قدرة الله موجودة مرة واحدة من قبل ثم كفت عن الوجود ولم يعد الله قادراً على خلق من نوع الخلق الأول بل أهون منه؟ وحتى هذه الشبهة الساذجة لا موجب لها فإن الخلق بكل معجزاته قائم ومستمرا فمن أين يأتي كل جنين يولد، ولم يكن كائنًا من قبل، ومن أين تُنبت الأرض ما تنبت من زرع؟ أليس هذا خلقًا متجدداً يرونه أمام أعينهم؟! فإن قال أحد كما يقول المتبجحون اليوم إن هذا كله يتولد من بذور حية، فمن الذي أودع الحياة في البذور أول مرة، ومن أودع فيها القدرة على النماء؟

## كلا. . . إنه انطماس البصيرة ليس غيرا

إن الناس يأخذون قضية الخلق الراهنة كأنها حادثة من تلقاء ذاتها. وتلك مصيبة الناس حين تنطمس بصيرتهم فيعمون عن آيات الله المعجزة في الخلق، فيستكثرون على قدرته سبحانه أن يخلق من جديد!

والجاهلية المعاصرة مصيبتها أكبرا فقد عرفت من طريق العلم إلى أى حد هذا الكون معجز فى خلقه ومعجز فى كل تفصيلاته، وفغروا أفواهم عجبًا كلما كشف لهم العلم جديدًا من أسرار الكون الدقيقة، وخاصة فى عالم الذرة ومحتوياتها. ومع ذلك يستكبرون! ويفرون من مجابهة الحقيقة فيقولون: إنها الطبيعة (١) ويصنعون كما صنعت الجاهلية القديمة فينكرون على الله أن يقدر على البعث!

<sup>(</sup>١) لا يناقش أولئك الجاهليون قضية «الطبيعة» مناقشة منطقية ولا مناقشة علمية، فـما هي على وجه التحديد؟ 1

ومازال تحدى القرآن مساثلاً أمامهم: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥].

ومازال وعيده لهم قائمًا: ﴿ فَذَرْهُمْ حَتَّىٰ يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ ۞ يَوْمَ لا يُغْنى عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا ولا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [الطور: ٤٥، ٤٦].

ذَلَك أَنهم علماء مزيفون: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافَلُونَ ﴾ [الروم: ٧].

أما العلماء الحقيقيون فهم أولى الناس بالإيمان بالله والإيمان بالبعث: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مَنْ عَبَاده الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

#### ٤. الحشر

يبعث الله الموتى ثم يحشرهم جميعًا ليقفوا بين يدى مولاهم يسائلهم عن أعمالهم.

ويصف القرآن الكريم هول الحشر كما وصف أهوال الساعة:

﴿ يَوْمَ يَفِرُّ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ (٣٤) وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ (٣٥) وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ (٣٦) لِكُلِّ امْرِئِ مَنْهُمْ يَوْمَعَذَ شَأْنٌ يُغْنِيه ﴾ [عبس: ٣٤ \_٣٧].

إنه الهول الذى يفرق بين الأقرباء والأصدقاء، ويشغل كل إنسان بنفسه عن الآخرين ولو كانوا الصق الناس به فى الحياة الدنيا ﴿ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُّنتَشَرٌ ﴿ كَانُوا مُهُطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ ﴾ [القمر: ٧، ١٨].

﴿ يَوْمَ يَخُرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ نُصُبِ يُوفِ ضُونَ ﴾ [المعادج: ٤٣].

ويصف الرسول على الله يوم الحشر فيقول - فيما روت عنه عائشة رضى الله عنها: «يُحَشَرُ النّاسُ يُومُ القيامة حُفاةً خُرُلاً. قلتُ يا رسولَ الله، النساءُ والرّجالُ جميعًا يَنظُرُ بعضهُم إلى بعض قال: يا عائشة، الأمرُ أَشَدُ مِنْ أَن يَنْظُرَ بعضهُم إلى بعض (١٠).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه.

ولكن الناس ليسوا سواء في ذلك اليوم العصيب. إنما تختلف أحوالهم باختلاف أعمالهم:

﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِد نَّاضِرَةٌ (٢٣) إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (٣٣) وَوُجُوهٌ يَوْمَئِد بَاسِرَةٌ (٣٤) تَظُنُّ أَنْ يَفْعَلَ بِهَا فَاقرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢\_ ٢٥].

﴿ وَجُوهٌ يَوْمَئِذ مُسْفَرَةٌ ١٨٠ ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ۞ وَوُجُوهٌ يَوْمَئِذ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ۞ تَرْهَقُهَا قَتَرَةٌ ۞ [عَبس: ٣٨\_ ٤٢].

﴿ وَيَوْمَ الْقَيَامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسُودَةٌ ﴾ [الزمر: ٦٠].

﴿ لَلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ وَلا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرٌ وَلا ذَلَّةٌ أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةَ هُمْ فَيهَا خَالِدُونَ (٣٣) وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيَّات جَزَاءُ سَيَّة بِمثْلَهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذَلَّةٌ مَّا الْجَنَّة هُمْ فَيهَا خَالِدُونَ (٣٣) وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيَّات جَزَاءُ سَيَّة بِمثْلَهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذَلَّةٌ مَّا لَهُم مِّنَ اللَّيْلِ مُظْلِمًا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ لَهُم مِّنَ اللَّيْلِ مُظْلِمًا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيهَا خَالِدُونَ ﴾ [يونس: ٢٦، ٢٧].

﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفْدًا ۞ وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴾ [مريم: ٨٥، ٨٦].

﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِدَ زُرْقًا (١٠٠٠) يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ إِن لَبِثْتُمْ إِلاَّ عَشْرًا (١٠٠٠) نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَبِشْتُمْ إِلاَّ يَوْمًا ﴾ [طه: ١٠٢\_١٠٤].

﴿ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يُوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكْمًا وَصُمًّا ﴾ [الإسراء: ٩٧].

وعن المقداد رضى الله عنه قال: قال رسول الله على الله على الشّمس يوم القيامة من الخلق حتى تكون منهم كمقدار ميل، فيكون الناس على قدر أعمالهم في العرق. فمنهم من يكون إلى كغبيه، ومنهم من يكون إلى ركبتيه، ومنهم من يكون إلى حقويه، ومنهم من يكون إلى حقويه، ومنهم من يلجمه العرق إلجامًا»(١).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

وهكذا تختلف أحوال الناس فمنهم من يلقى فى روعه الفزع والخوف نتيجة سوء عمله فهو ذاهل مضطرب، مظلم الوجه مكفهر، وفوق ذلك يلقى الإهانة فيساق سبوقًا كالبهائم، وإلى شر مكان يُساق، ومنهم من يُلقى فى روعه الطمأنينة والاستبشار فهو ينتظر تحقيق وعد ربه بدخوله جنات النعيم، وفوق ذلك يلقى الحفاوة والتكريم. إنه من المتقين الذين يحشرون إلى الرحمن «وفدًا»، والوفد دائمًا يلقى الحفاوة وحسن الاستقبال.

#### ٥ ـ الحساب:

بعد أن يُحْشَرَ الناسُ في هذا الهول الذي يَشْغلُ الإنسانَ عن أقرب المقربين إليه في الدنيا. . يبدأ العرض والحساب: ﴿ وَعُرِضُوا عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا لَّقَدْ جِئْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُم مَّوْعِدًا ﴾ [الكهف: ٤٨].

والناس فى الدنيا يرهبون أن يقفوا صفًا ليعرضوا أمام أحد من الحكام مهما صغر مقامه ليبين البرىء من المذنب بعد السؤال والتحقيق. وهو بشر مثلهم لا يزيد عليهم فى شىء إلا السلطة التى يملكها فى يديه! وتزداد رهبتهم كلما عظم مقام الحاكم أو عظمت السلطة التى يملكها. ويستبطئون الزمن الذى يمر عليهم وهم فى حالة الترقب والانتظار هذه حتى يقضى فى أمرهم، وهو زمن محدود لا يزيد على ساعات أو أيام إذا طال. تمر الدقيقة منها كأنها دهر!

فكيف يكون حالهم وهم وقوف بين يدى الملك العزيز الجبار؟ وفي يوم كان مقداره خمسين الف سنة؟! ﴿ تَعْرُجُ الْمَلائكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْم كَانَ مَقْدَارُهُ خَمْسِينَ مَقداره خمسين الف سنة؟! ﴿ تَعْرُجُ الْمَلائكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْم كَانَ مَقْدَارُهُ خَمْسِينَ الْفَ سَنَة ۞ فَاصْبِرْ صَبْرًا جَميلاً ۞ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا ۞ وَنَرَاهُ قَريبًا ۞ يَوْمَ تَكُونُ السِّمَاءُ كَالْمُهُلِ ۞ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ ۞ وَلا يَسْأَلُ حَمِيمًا ﴾ تَكُونُ السِّمَاءُ كَالْمُهْلِ ۞ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ ۞ وَلا يَسْأَلُ حَمِيمًا ﴾ [المعارج: ٤ ـ ١٠].

إن الخيال ليعجز عن التصور. وكل ما يملكه أن يقيس حال الناس وهم معروضون أمام الحاكم ليحقق معهم، ثم يظل يضاعفه أضعافًا ليقترب من تصور ذلك الموقف الرهيب بين يدى رب العالمين: ﴿ وَخَشَعَتُ الْأَصُواتُ للرَّحْمَنِ فَلا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْسًا (١٠٠٠) يَوْمَعَذِ لاَّ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلاً (١٠٠٠) يَعْلَمُ

مًا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا (١١٠) وَعَنَتِ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّومِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴾ [طه: ١١٨. ١١١].

ثم يأتى دور السؤال. .

واحد بعد واحد من هذا الصف الطويل الذي يحتوى البشر كلهم من أول آدم، الني آخر الخلق، يجيء دوره فيُسأل: ﴿ فَورَبِّكَ لَنَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ (٩٣) عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الحجر: ٩٣، ٩٣].

ولئن كان العرض مهولاً، فالسؤال أشدّ هولاً.

ألا ترى إلى البشر وهم واقفون أمام الحاكم ليسألهم، كيف يكون حالهم حين يجىء دورهم فى السؤال؟! إن وجوههم لتكفهر وهم فى العرض لم يصلوا بعد إلى السؤال، فإذا جاء دورهم اضطربت أنفاسهم، ووجبت قلوبهم، وزاغت أبصارهم، حتى يبدأ السؤال فتبدأ معه محنتهم إن كانوا مذنبين.

هذا وهُمْ يملكون اللفّ والدوران، ويملكون الكـذب على الحاكم، والتـهرب من مواجهة السؤال!... فكيف وهم في الموقف الرهيب لا يملكون حتى ألسنتهم! فإنها تشهد عليهم، وحتى جلودهم وجوارحهم...

﴿ يَوْمُ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسَنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢٤) يَوْمَئِذَ يُومَئِذَ يُومَقِدُ اللّهَ هُوَ الْحَقُّ الْمُبِينُ ﴾ [النور: ٢٤، ٢٥].

﴿ الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [يس: ٦٥].

 ألا إنهم لا يملكون إلا أن يعترفوا بذنوبهم، وأن يشهدوا على أنفسهم.

﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنسِ أَلَمْ يَأْتَكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا شَهِدُوا عَلَىٰ أَنفُسِنَا وَغَرَّنْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَنْهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ ﴾ [الأنعام: ١٣٠].

وشهدوا أو لم يشهدوا. . لا مفر ا

هذه هي الموازين توضع، وتوزن فيها الأعمال.

﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُطْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

﴿ يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مَثْقَالَ حَبَّة مِّنْ خَرْدَل فَتَكُن فِي صَخْرَة ٍ أَوْ فِي السَّمَوَاتِ أَوْ فِي الأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾ [لقمان: ١٦].

﴿ وَلَدَيْنَا كِتَابٌ يَنطِقُ بِالْحَقِّ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ [المؤمنون: ٦٢].

﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَا لِهَذَا الْكَتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحُدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَداً بَعِيداً ﴾ [آل عمران: ٣٠].

﴿ وَكُلَّ إِنسَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا ١٣٠ اقْرَأْ كَتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء: ١٣، ١٦].

ويختلف وضع الناس من كتابهم، بعضهم يـؤتاه باليمين وبعضهم يؤتاه بالشمال (أو من وراء ظهره):

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيَهُ ١٠٠ إِنِّي ظَنَنتُ أَنِّي مُلاقٍ

حسابيه (٣) فَهُو فِي عيشة رَّاضية (٣) فِي جَنَّة عَاليَة (٣٢) قُطُوفُهَا دَانية (٣٢) كُلُوا وَاَشْرَبُوا هَنيئا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَّامِ الْخَاليَة (٤٦) وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَتَابِهُ بِشَمَالِهِ فَيَقُولُ وَاَشْرَبُوا هَنيئا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَّامِ الْخَاليَة (٤٦) وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَتَابِيه (٣٥) وَلَمْ أَدْرِ مَا حَسَابِيه (٣٦) يَا لَيْتَهَا كَانَت الْقَاضِيَة (٣٦) مَا أَعْنَىٰ عَنِي مَالِيه (٨٦) هَلَكَ عَنِي سُلْطَانِيه (٣٦) خُدُوهُ فَعُلُوهُ (٣٦) ثُمَّ الْجَحيمَ صَلُّوهُ (٣٦) أَعْنَىٰ عَنِي مَالية ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذَرَاعًا فَاسْلُكُوهُ (٣٦) إِنَّهُ كَانَ لا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ (٣٦) وَلا يَحْضَ عَلَى طَعَامِ الْمَسْكِينِ (٤٣) فَلَيْسَ لَهُ الْيُومَ هَاهُنَا حَمِيمٌ (٣٦) وَلا طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ غَسْلِينِ (٣٦) لا يَأْكُلُهُ إِلاَّ الْخَاطِئُونَ ﴾ [الحاقة: ١٩ ـ ٣٧].

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كَتَابَهُ بِيَمِينِهِ ۞ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞ وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أُهلِهِ مَسْرُورًا ۞ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كَتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ ۞ فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُورًا ۞ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ﴾ [الانشقاق: ٧ - ١٢].

وأولئك هم الذين يسميهم القرآن أصحاب اليمين وأصحاب الشمال أو أصحاب الميمنة وأصحاب المشأمة. . ولكل منهما مصير!

## ٦- الصراط:

فإذا انتبهى العرض والسؤال، وزنت الأعمال، وتقرر المصير، فكل يؤخذ إلى مصيره: فريق إلى الجنة وفريق إلى السعير.

وهم فى طريقهم يمرون على الصراط. فأما من كان مصيره إلى النار فهو يهوى من الصراط إلى جهنم حيث يتسلمه العذاب على التو. وأما من كان مصيره إلى الجنة فهو يرى النار رؤية من بعيد، ليعرف فقط مصير الكفار، وليعرف أى عذاب أنجاه الله منه، ثم يستمر في طريقه إلى حيث يرحب به الملائكة الأبرار.

﴿ وَإِن مَّنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ﴿ ثُمَّ نُنجِي الَّذِينَ اتَّقَوْا وَّنذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِئِيًّا ﴾ [مريم: ٧١، ٧٢].

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قالَ رسولُ الله عَيَّاكُم : «يَجمَعُ الله الناسَ يومَ القيامةِ فيقولُ: مَنْ كان يَعْبُدُ شيئًا فَلْيَتبعُهُ. فَيَشْبعُ مَنْ كان يَعْبُدُ الشمسَ الشمس،

وعن أبى سعيد الخدرى: قيل: يا رسول الله وما الجِسْرُ؟ قال: «دَحُضُ مَزلّة فيه خَطَاطِيفُ وكلاليبُ وحَسك ثم قال أبو سعيد: بلغنى أن الجسر أدَقٌ من الشّعرة وأحَدُّ من السيف»(٢).

وعن حذيفة قال: قالَ رسول الله عَيَّانِيمَ : «في حافَّتي الصِّراطِ كلاليبُ مُعلَّقَةٌ مأمورةٌ بأخْذِ مَنْ أُمِرَتْ به، فمخدوشٌ ناجٍ ومكدوشٌ في النار»(٣).

#### ٧. الجنة والنار:

هنا نصل إلى نهاية المطاف. .

نهاية الرحلة الطويلة التي بدأ طرف منها على الأرض في الحياة الدنيا، واليوم تصل إلى نهايتها بعد البعث والحشر والعرض والسؤال:

﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ آ ﴿ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلالَةُ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِ اللَّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٩، ٣٠].

هنا تكتمل الصورة، ويحقّ الحق، ويصل كل شيء إلى قرار.

أما الذين استقاموا في حياتهم الدنيا على الطريق، فآمنوا بالله، والتزموا بأوامره وأيقنوا بيوم لقائه، فتجنبوا سخطه وسعوا إلى رضاه، وكدوا في سبيل ذلك وكدحوا، واحتملوا ما احتملوا من مشقة، وصبروا على ما لاقوا من الأذى والنصب في الطريق، فأولئك قد استحقوا رضوان الله وجنته. استحقوا أن يصلوا إلى دار الأمان حيث لا شيء يقلق ولا شيء يخيف، ولا شيء ينغص النعيم: ﴿لا يَدُوقُونَ فَيهَا الْمَوْتَ إِلاَّ الْمَوْتَةَ الأُولَىٰ وَوَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَحِيم ﴾ [الدخان: ٥٦].

وأما الذين كفروا وكذبوا، وأصروا على غيهم، وخالفوا عن أمر ربهم ورسله واستمتعوا في الحياة الدنيا بغير الحق، وكدحوا ولكن للشيطان. وفرحوا بأعمالهم

<sup>(</sup>١) متفق عليه. (٢) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) رواء مسلم.

الخاطئة فطغوا بها وتجبروا. . فقد استحقوا أن يصلوا إلى الجحيم، حيث لا موت ولا حياة، ولا يخفف عنهم ولو يومٌ من العذاب!

هنا \_ فى الصورة المكتملة فى نهاية المطاف \_ تتبدى عدالة الله، ويتبدى الحق الذى خلقت به السماوات والأرض وخلق به الموت والحسياة . ويتلقى كل إنسان دينه الحق، وتكتمل دلالة كل شىء فى هذه الحياة .

ولقد جاء وصف الجنة والنار ووصف النعيم والعذاب في مـواضع كثيرة جدًا من القرآن. ولاتكاد تخلق سورة من السور من إشارة ولو عابرة إلا القليل النادر.

ولا نحتاج إلى ذكر الشواهد الكثيرة، فالقرآن بين يدى الدارس، وحيثما تصفحه فسيجد فيه بغيته من وصف مشاهد القيامة، إنما نقول كلمة مجملة عن النعيم والعذاب ثم نأتى بنماذج قليلة من الآيات.

يوصف النعيم في القرآن بأنه نعيم حسى ومعنوى في ذات الوقت. كما يوصف العذاب كذلك بأنه عذاب حسى ومعنوى وهذا هو الذي يتلاءم مع طبيعة «الإنسان».

ف الإنسان الذي يعيش في الدنيا منزيج من الجسد والروح. من الحسيات والمعنويات. وهو الذي يكرم في الآخرة أو يهان. فإذا كرم فإنما يكرم كله، بجسده وروحه، وإذا عذب فإنما يعذب كله، بجسده وروحه سواء.

وقد وصف الله لنا جنته وناره وصفًا دقيقًا شاملاً ولكن خيالنا قاصر عن الإحاطة بهما، فإن الرسول عِلَيْكُم يقول عن الجنة: «فيها مَا لا عَيْنٌ رَأَتُ ولا أُذُنُ سَمِعَتُ ولا خَطَرَ على قَلْب بَشَر»(١).

فنحن نتصور النعيم \_ سواء الحسى منه أو المعنوى \_ فى حدود خبرتنا وتجاربنا فى الحياة الدنيا. ولكنه فى حقيقته أجمل من كل ما نستطيع أن نتسخيل، فليس الشجر كالشجر وليست الثمار كالثمار. وليست الحور العين كأى جمال نستطيع أن نتصوره فى الأرض. وكذلك الرضوان ﴿ وَرِضُوانٌ مِن اللّهِ أَكْبُرُ ﴾ [التوبة: ٧٧].

إن أى تصور لهـذا الرضوان، ومدى الراحـة النفسيـة له والفرحة الروحـية به لا يمكن أن يصل إلى شيء من الحـقيـقة. . ولـكن هذه طبيـعة البـشر مع اللغـة، لا يستطيعون أن يدركوا من معانيها إلا ما يدخل في دائرة تجربتهم وتصورهم!

<sup>(</sup>١) رواه البخارى.

والأمر مع العذاب كذلك. . إننا لا نستطيع أن نتصور من أمر النار إلا ما شاهدناه في حياتنا الدنيا، وقد نضاعف القدر في خيالنا مرات ومرات. ولكنا مع ذلك لا نصل إلى حقيقة عذاب الحريق الذي ينتظر الكفار في جهنم والعياذ بالله. وكذلك الأمر بالنسبة للعذاب النفسي من خزى وندم وحسرة وهوان.

فلنقرأ إذن وصف الجنة والنار في القرآن. ولنحاول ـ ما استطعنا ـ أن نقـترب بخيالنا من حقائق الأشياء!

## أولاً. أوصاف الجنة وأهلها:

١ ﴿ وَلَمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّه جَنَّتَانِ (٤) فَبِلَيْ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٤) ذَوَاتَا أَفْنَانِ (٤) فَبِلَيْمَا فَبِلَيْ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥) فيهِمَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ (٥) فَبِلَيَ آلاء رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥) فيهِمَا مِن كُلِّ فَاكِهَة زَوْجَانِ (٥) فَبِلَيِ آلاء رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥) مُتَّكَثِينَ عَلَىٰ فُرُسُ بَطَائِنَهَا مِنْ إِسَّتَبْرُق وَجَنَى الْجَنَّتَيْنِ ذَانِ (٥) فَبِلَيِّ آلاء رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥) تَكَذَّبَانِ (٥) فَبِلَيِّ آلاء رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥) فَبِلَي آلاء رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥) فَبِلَي آلاء رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥) فَيهِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنسٌ قَبْلَهُمْ وَلا جَانُ (٥) فَبِلَي آلاء رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥) كَأَنَّهُنَّ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ (٨) فَبِأَي آلاء رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥) هَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانِ إِلاَّ الإِحْسَانُ ﴾ [الرحمن: ٢١ ـ ٢٠].

إنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتِ وَنَعِيم (١) فَاكِهِينَ بِمَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَاهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ (٨) كُلُوا وَاشْرِبُوا هَنيئًا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (١) مُتَّكئينَ عَلَىٰ سُرُر مَّصْفُوفَة وَرَوَّجْنَاهُم بِحُورِ عِينِ (٢) وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِيَّتُهُم بِإِيَّانِ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَوَقَانَا أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَوَقَانَا أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَوَمَّا أَلْتَنَاهُم مِنْ عَمَلَهِم مِن شَيْءٍ كُلُّ امْرِئَ بِمَا كَسَبَ رَهِينَ (٢) وَأَمْدَدْنَاهُم بِفَاكِهَة وَلَحْم مِمَّا يَشْتَهُونَ (٢٦) يَتَنَازَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لاَّ لَغُو فيها وَلا تَأْثِيمُ (٢٦) وَيَطُوفُ عَلَيْهُمْ عُلَىٰ بَعْضٍ عَلَيْهُمْ عُلَىٰ بَعْضٍ عَلَىٰ بَعْضٍ عَلَىٰ بَعْضَ عَلَىٰ بَعْضَ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ يَتَسَاءَلُونَ (٢٦) إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ (٢٦) فَمَنَّ اللّهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ (٢٦) إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُو الْبَرَّ الرَّحِيمُ ﴾ [الطور: ١٧- ٢٨].

٣ \_ ﴿ وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ١٣ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لا يَرَوْنَ فِيهَا

شَمْسًا وَلا زَمْهَرِيرًا (آ) وَدَانيَةً عَلَيْهِمْ ظلالُهَا وَذُلَّتَ قُطُوفُهَا تَذْليلاً (آ) ويُطَافُ عَلَيْهِم بِآنِية مِّن فضَّة وَأَكُواب كَانَت قُوارِيراً (آ) قُوارِير مِن فضَّة قَدَّرُوهَا تَقْديرًا (آ) ويُسْقَوْن فيها كُأْسًا كَانَ مِزَاجُها زَنجَبِيلاً (آ) عَيْنًا فِيها تُسَمَّىٰ سَلْسَبِيلاً (آ) ويَطُوفُ عَلَيْهِمْ ولْدَانُ مُّخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُولُوا مَن فُورًا (آ) وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ ولْدَانُ مُّخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُولُوا مَن فَضَّة وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا (آ) إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكُانَ سَعْيُكُم مَّشْكُورًا ﴾ [الإنسان: ١٢- ٢٢].

٤ \_ ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ غِلِ إِخْوَانًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّتَقَابِلِينَ (٤٠) لا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبٌ وَمَا هُم مَّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴾ [الحجر: ٤٧، ٤٨].

## ثانيًا. من أوصاف النار وأهلها:

- ١ = ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَـفَرُوا بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾ [النساء: ٥٦].
- ٢ ـ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ فِي النَّارِ لَخَزَنَة جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ (١٠)
   قَالُوا أَوَ لَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رَسُلُكُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَىٰ قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ
   إلا فِي ضَلال ﴾ [غافر: ٤٩، ٥٠].
- ٣ ﴿ وَبُرِزَتِ الْجَحِيمُ للْغَاوِينَ (١٠) وَقيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ (١٠) مِن دُون اللّه هَلْ يَنصُرُونَكُمْ أَوْ يَنتَصِرُونَ (٣٠) فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ (١٠) وَجُنُودُ إِلَيْ اللّهِ هَلْ يَنصُرُونَ (٣٠) قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ (٣٠) تَاللّه إِن كُنّا لَفِي ضَلال إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ (٥٠) قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ (٣٠) تَاللّه إِن كُنّا لَفِي ضَلال مُبين (٧٠) إِذْ نُسوِيكُم بِرَبِ الْعَالَمِينَ (١٥) وَمَا أَضَلّنَا إِلاَّ الْمُجْرِمُونَ (١٠) فَمَا لَنَا مُن شَافِعِينَ (١٠٠) وَلا صَديقَ حَمِيم (١٠٠ فَلَوْ أَن لَنَا كَرَةً فَنكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَالشعراء: ١٠٠ ١٠].
- ٤ \_ ﴿ هَذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ ﴿ ۞ جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا فَبِئْسَ الْمِهَادُ ۞ هَذَا اللهِ هَذَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الل اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴿ ۞ وَآخَرُ مِن شَكْلِه أَزْوَاجٌ ۞ هَذَا فَوْجٌ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمْ لَا مَرْحَبًا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُواْ النَّارِ ۞ قَالُوا بَلْ أَنتُمْ لا مَرْحَبًا بِكُمْ أَنتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا فَبِعْسَ الْقَرَارُ ۞ قَالُوا رَبَّنَا مَن قَدَّمَ لَنَا هَذَا فَزِدْهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي النَّارِ ۞ وَقَالُوا مَا لَنَا لا نَرَىٰ رِجَالاً كُنَّا نَعُدُّهُم مِّنَ الأَشْرَارِ ﴿ ٢٣ التَّحَذُنَاهُمْ سِخُرِيًّا أَمْ زَاعَتْ عَنْهُمُ الأَبْصَارُ ﴿ ٣٠ ] إِنَّ ذَلِكَ لَحَقٌ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾ [ص: ٥٥ - ٢٤].

٥ \_ ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاء كَالْمُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِعْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف: ٢٩].

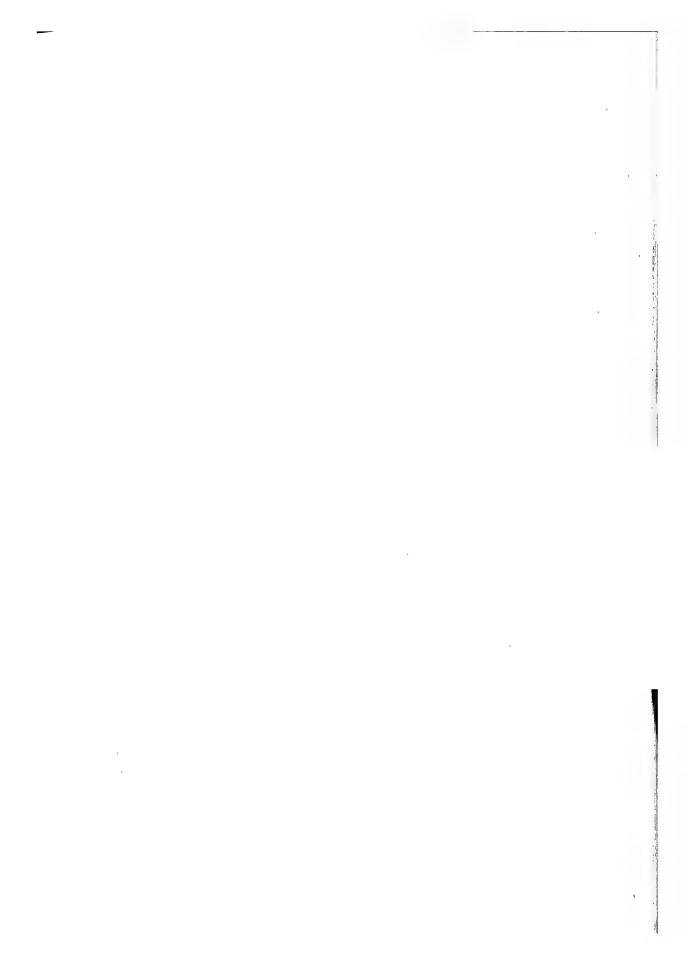
٢ \_ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذّبُونَ ۞ لآكلُونَ مِن شَجَر مِّن زَقُومٍ ۞ فَمَالِئُونَ مِن مَنْهَا الْبُطُونَ ۞ فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ ۞ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ (١) ۞ هَذَا نُزلُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ ﴾ [الواقعة: ١٥ \_ ٥٦].

وهكذا نجد المقابلة تامة بين الجنة وأهلها والنار وأهلها. فبينما الأولى تحوى كل ما يتخيله الإنسان من ألوان النعيم، بل فوق ما يستطيع تخيله، وأهلها في سمر ومودة، راضية قلوبهم، ضاحكة وجوههم، ناعمة مشاعرهم، يتجلى عليهم ربهم برضوانه، إذ بالنار في الآخرة تحوى كل ما يتخيله الإنسان من ألوان العذاب الحسى، وفوق ما يتخيله كذلك، والحزى والندم والحسرة هي عذابهم النفسي الدائم، ويجيئهم مع العذاب التبكيت والتوبيخ والتقريع.

ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار!

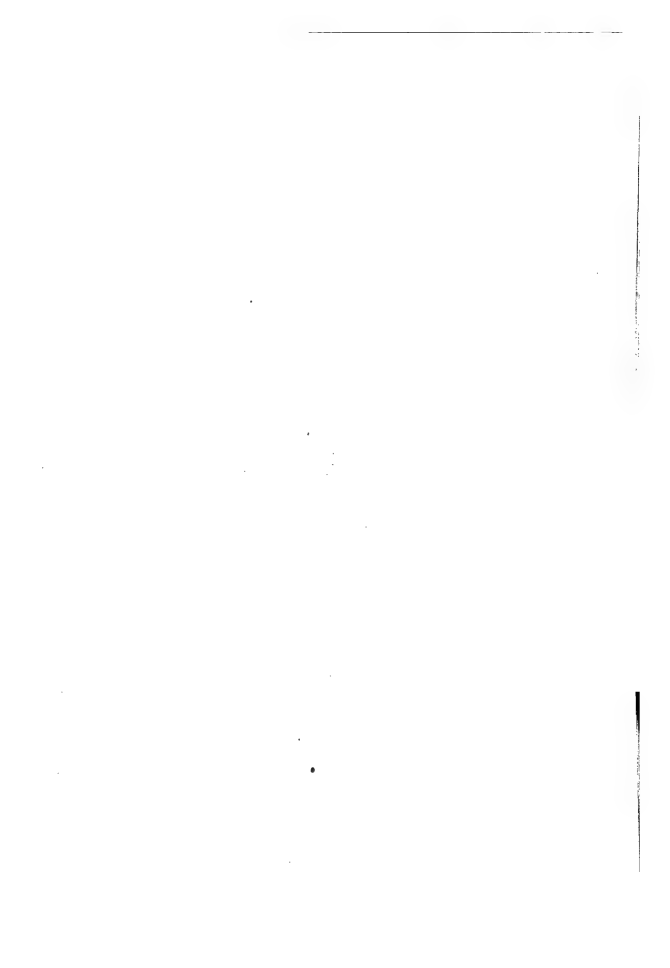
※ ※ ※

<sup>(</sup>١) أي الجمال.



## الباب السادس الإيمان بالقسار

• أثر الإيمان بالقدر على الوجمه الصحيح.



## الباب السادس ا**لإيمسانُ بالقس**ارُ

لا يتم إيمان الإنسان حتى يؤمن بالقدر خيره وشره أنه من عند الله، وأنه لا يكون شيء في الكون كله إلا ما قدره الله.

ووجوب الإيمان به واضح السبب لا يحتاج إلى جهد لتفهمه. فإن الأحداث التى تجرى فى الكون كله وفى حياة الناس إما أن تكون ـ فى تصور الإنسان ـ آتية من عند الله، هو الذى برأها وقدرها، وإما أن تكون فى تصوره آتية من عند غير الله أيًا كان المصدر الذى يتخيله. فإن كانت الأولى فقد آمن بالله حقًا، وإن كانت الثانية فقد أشرك إذ ليس الشرك محصورًا فى تقديم شعائر التعبد لغير الله، ولا التحليل والتحريم من دون الله. إنما يكون الشرك فى هذه الحالة فى أصل الاعتقاد فى «لا إله الالله».

إن المعنى الأول للا إله إلا الله هو أنه ليس فى هذا الكون إله متصرف فى شئونه إلاّ الله، ومن ثم تترتب المعانى الأخرى: أنه لا معبود يستحق العبادة إلا الله. ولا أحد تنبغى له الطاعة إلا الله. ولا حاكمية إلا الله.

فتصور أى إنسان أن أحداث الكون وتصاريف الحياة تأتى من أى مصدر غير الله سبحانه وتعالى هو شرك في أصل الاعتقاد، ومعناه أن الله ليس هو المتصرف وحده في شئون الكون إنما هناك من يشترك معه في هذا الشأن.

وحتى لو اعتقد معتقد أن الأحداث تقع بالمصادفة \_ كما يعتقد بعض الجاهليين فى القديم والحديث \_ لا بتدبير الله وعلمه وتقديره، فهو على ذات الدرجة من الشرك، لأنه فى الواقع قد توهم وجود قوة غير قوة الله سبحانه وتعالى قد أنشأت الأحداث وأجرتها بحيث تقع فيها المصادفة المزعومة على النحو الذى وقعت به . . وهو وإن

قال بلسانه إن الأحداث تقع بغير تدبير ولا قصد، إلا أنه يفترض في خياله أنها كانت سائرة أصلاً بدافع ما، ثم تصادم بعضها مع بعض، أو تصادف بعضها مع بعض بغير قصد. . فهو في النهاية يفترض أن هناك من يسير الكون وأحداثه غير الله. وهذا هو الشرك الأصيل!

ومن ثم فقد لزم لزومًا أن يؤمن الإنسان بالقضاء والقدر أنه من عند الله. وأنه لا يحدث شيء في الكون كله إلا بتقدير الله. وإلا فهو ليس بمؤمن أصلاً بلا إله إلا الله!

ولقد نص القرآن كما نصت الأحاديث على وجوب الإيمان بالقدر.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةً إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [التغابن: ١١].

ويقول: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلانَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمَنُونَ ﴾ [التوبة: ٥١].

ويقول: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَة فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرُأَهَا إِنَّ ذَلكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحديد: ٢٢].

ويقولُ: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ كِتَابًا مُّؤَجَّلاً ﴾ [آل عمران: ١٤٥].

ويقول: ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنشَىٰ وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عندَهُ بمقْدَارِ ﴾ [الرعد: ٨].

ويقول: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خُلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩].

أما الأحاديث فكثيرة، في مقدمتها حديث «هذا جبريلُ أَتَاكُمُ يُعَلِّمُكُم أَمْرَ دينكُمْ» إذا جاء فيه: «قالَ: وما الإيمانُ؟ قال: أن تُؤمِنَ باللّهِ ومُلاثِكَتِهِ وكُتُبِهِ ورُسُلِهِ وَالْيَوْمُ الآخِرِ وَتُؤمِنَ بالقَدَر خَيْرِهِ وشرِهِ»(١).

ويقول الرسول عَيْكُ : «اعمَلُوا فَكُلُّ مُيسَّرٌ لما خُلِقَ له»(٢).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم عن على رضى الله عنه.

ويقولُ: «المؤمنُ القوىُّ خيرٌ وأحبُّ إلى الله عزَّ وَجَلَّ منَ المؤمنِ الضَّعيفِ وفى كلَّ خير. احرص على ما يَنْفَعُكَ واستَعن بالله ولا تعجز. وإن أصابك شيء فلا تقُلُ: لو أنى فَعَلْتُ لكان كذا وكذا. ولكنَّ قُلْ: قَدَّر اللهُ وما شاءَ فَعَلَ، فإنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَان»(١).

وعن حذيفة بن أسيد يبلغ به النبى عَنَّا ما الله عَلَمَ عَلَمُ اللَّلُكُ على النَّطْفَة بَعْدَ مَا تَسْتَقرُّ فى الرِّحم بأربعينَ أو خمسة وأربعينَ ليلةً فيقولُ: يا ربّ أشقى ُ أو سَعيد؟ فَيكْتُبَانِ. فيقولَ: أيْ ربّ: ذَكَرُ أو أتشى ؟ فيكتبان. ويُكتب عَمَلُهُ وأثَرُهُ وَأَجَلُهُ ورَزْقهُ. ثم تُطوى الصَّحُفُ فلا يُزادُ فيها ولا يُنقص »(٢).

أما مراتب الإيمان بالقدر فهى كمراتبه فى كل شعب الإيمان الأخرى. فالإقرار شرط الإيمان، ولا يكون الإنسان مؤمنًا حتى يقرّ بأن القدر خيره وشره من عند الله. ولكن هناك درجة التسليم والرضى بقدر الله وهى مرتبة الإحسان التى يصل إليها الإنسان حين يتعمق إيمانه ويرسخ، فيعرف أنّ لكل قدر حكمة، وأنّ قدر الله كله خير للمؤمن المستقيم على الطريق.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

## أثرالإيمان بالقدر على الوجه الصحيح

١ - الإيمان بالقدر - في حياة المؤمن - أقوى حافز للعمل الصالح والإقدام على عظائم الأمور بثبات وعزم وثقة.

ولقد كانت الصورة الصحيحة للإيمان بالقدر في حياة الأجيال الأولى من المسلمين هي التي صنعت تلك العجائب التي سجلها تاريخهم، والتي ثبتت الدعوة في الأرض ونشرتها على نطاق واسع في فترة وجيزة من الزمن لا مشيل لها في قصرها في التاريخ، وهي التي أقامت هذا البناء الشاهق في كل ميدان من ميادين الحياة.

نعم، لقد كان من أول ثماره الباهرة ذلك الاستبسال في الجهاد في سبيل الله وفي سبيل نشر الدعوة.

لقد وعي المسلمون قوله تعالى: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلانَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكَ لَي اللَّهِ فَلْيَتُوكَلِّ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ٥١].

فإذا كان لا يصيب الإنسان إلا ما كتبه الله له، سواء كان قاعدًا في بيته أو في ميدان القتال، ففيم الجبن، وفيم الفرار من القتال خوفًا من الموت؟ فهل القتال هو الذي يقتل؟ أم قدر الله لإنسان ما أن يموت في لحظة معينة في حالة معينة هو الذي عيته؟ وإذا كان كتب عليه الموت فهل يعفيه منه ألا يذهب إلى القتال؟ وإن كان لم يكتب عليه فهل يقتله الذهاب إلى الميدان؟

هكذا كان الأمر في حسّهم فأقبلوا على الجهاد في ثقة وثبات وعزم، وكان منهم ما سجله الستاريخ من مواقف رائعة من الشجاعة والصبر على الشدة مع الاطمئنان إلى قدر الله سبحانه.

ولقد وعى المسلمون كذلك الدرس الذي نزل عليهم فى سورة آل عمران بشأن غزوة أحد، حين قال المنافقون: ﴿ هَلَ لَنَا مِن الأَمْرِ مِن شَيْءٍ ﴾ فرد عليهم: ﴿ قُلْ إِنَّ الأَمْرِ كُلَّهُ لِلله ﴾ وحين قالوا: ﴿ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتلْنا هَا هُنَا ﴾ فرد عليهم: ﴿ قُلُ إِنَّ عَليهم: ﴿ قُلُ الله لله وحين قالوا: ﴿ لَوْ كَانُوا عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَيْ مَضَاجِعِهم ﴾ عليهم: ﴿ قُلُ الله للمؤمنين: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا وحين قال الله للمؤمنين: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِيَجْعَلَ لَا عَدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتلُوا لِيَجْعَلَ لَا تَكُونُوا عِندَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتلُوا لِيَجْعَلَ

اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ( اَ وَ وَلَئِن قُتُمْ أَوْ قُتُلُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ مُتُمَّ لَمَعْفُورَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مَّمَّا يَجْمَعُونَ ( اَ اَ اَ اَ اَ اَ اَ اَ اَ اللَّهُ تُحْشَرُونَ ﴾ [آل عمران: ٥٦ - ١٥٨].

وعوه فأيقنوا أنه لا يموت إلا من كُتبَ عليه الموت ولو كان في مضجعه في بيته. وأنه إن لم يكن كُتبَ عليه الموت في تلك اللحظة فكل هول الحرب وكل سهام الأعداء وسيوفهم لن تصيبه بالموت!

وأيقنوا كذلك أنه حين يكون الإنسان في القتال ويموت \_ بقدر من الله \_ فأمامه المثوبة والأجر وهو الكاسب بهذا القدر الذي قدره له الله. لذلك كان القتال في سبيل الله أمرًا محبيبًا إلي نفوسهم، فنصروا الله فنصرهم وثبت أقدامهم كما وعد سبحانه: ﴿إِنْ تَنصُرُوا اللهَ يَنصُرُ كُم وَيُثَبَّتُ أَقَدامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧].

كذلك كان الإيمان بالقدر على هذه الصورة هو حافزهم للانسياح فى الأرض، سواء لنشر الدعوة، أو طلب الرزق، أو اكتشاف المجهول من الأرض. فكان لهم فى كل ميدان من هذه الميادين نشاط ملحوظ وآثارمشهودة.

ففى نشر الدعوة نجد أن الإسلام قد امتد من المحيط غربا إلى الهند شرقا فى فترة من الزمن لا تتجاوز نصف قرن!! وهى سرعة لا مثيل لها فى التاريخ! وانتشر مع الإسلام سلطان الدولة الإسلامية بما أرهب أعداء الله، وانتشر معه كذلك اللسان العربى بسرعة تفوق الوصف فى انتشار اللغات فى الأرض.

وفى ميدان طلب الرزق تدفقت الشروات على العالم الإسلامى حتى صار المسلمون أغنى أمة فى الأرض، لأنهم يجوبون البحار والقفار تجارًا وصناعًا فيأتى إليهم المال من كل سبيل، وتتاح معه فرصة العمران والحضارة.

وفى ميدان الكشف الجغرافى كان المسلمون هم الذين ارتادوا البقاع المجهولة ـ أول من ارتادها ـ ورسموا لها الخرائط الجغرافية الدقيقة التى مكنت فاسكوداجاما وماجلان فيما بعد من القيام برحلاتهما حول إفريقيا وآسيا، كما كشفوا منابع النيل ورسموا خرائطه التى جاء المكتشفون الأوربيون على هداها من بعد ليزعموا أنهم هم المكتشفون!

وهكذا امتدت الحياة بجميع صورها شرقًا وغربًا بهذا الدافع الإيماني العميق.

٢ \_ والإيمان بالقدر عصمة من الوهن والجزع عند حلول المصائب:

فالإنسان عرضة دائمًا لأن تصيب النوائب والأحداث لأن هذه سنة الله في

الأرض. وما من بشـر في الأرض كلها لا يصـاب. على الأقل يصاب بمـوت عزيز عنده، إن لم يصب هو شخصيًا بما يصيب الناس عادة من أمراض أو آلام.

ومن شأن المصائب أن تهز النفوس. وما من إنسان لا يتأثر بما يصيبه ولو كان صلد المشاعر عديم الاكستراث. ولكن التأثر بالأحداث شيء والوهن والجنوع عند حلولها شيء آخر.

لقد تأثر رسول الله عَيَّا لَيْهُمُ لفقد ولده إبراهيم، ولكنه قال: «إنَّ العَيْنَ لتَدْمَعُ وإنَّ القَلْبَ ليَحْزَنُ ولا نَقُوْلُ إلا ما يُرْضى ربنا، وإنا عليك يا إبراهيمُ لمحزونون».

فأما الوهن الذى يفتّت العزيمة ويقعد بالإنسان عن معاودة النشاط والانطلاق فى الحياة فهو الأمر غير المرغوب. وهو الذى يتعرض له الإنسان حين لا يؤمن بالقدر ولا يسلم له. لذلك يقول الله سبحانه وهو يربى المسلمين:

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيمٌ ﴾ [التغابن: ١١].

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَة فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كَتَابِ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلكَ عَلَى اللَّه يَسيرٌ (٢٣) لِكَيْلا تَأْسَواْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لا يُحبُّ كُلَّ مُخْتَال فَخُورٍ ﴾ [الحديد: ٢٢، ٢٣].

وبذلك يسترد الإنسان عزيمته، ويمضى في طريقه مطمئنًا لقدر الله، يــستمد منه مزيدًا من العزم، ويرجو من الله التخفيف.

ولكن عقيدة القدر أصابها في نفوس المسلمين ـ على مر الزمن ـ كثير من الانحراف فقد وجدت طوائف ضالة قالت: إن الإنسان مجبر على ما يفعل، ومن ثم فليس بمسئول!

فقد قالت طائفة (الجبرية): إنه ما دام كل شيء يتم بقدر الله، ولا يتم إلا به، فكل ما يقع من الإنسان من عمل هو مقدر عليه بحيث لا يملك إلا أنْ يعمله. فإرادته إذن منتفية فلا مجال لمحاسبته على ما يفعل.

والسلف الصالح لم يفهم قط من عقيدة القدر هذا الفهم الخاطئ الذي يلغى مسئولية الإنسان عن عمله.

لقد فهم المسلمون من درس أحد أن ما وقع لهم كان مقدرًا لهم من عند الله، ولكنه كان في ذات الوقت من عند أنفسهم بسبب معصيتهم للرسول عَيَّاتُهُم : ﴿ أَوَ لَمَّا أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مَثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَىٰ هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عند أَنفُسكُمْ إِنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قَديرٌ (١٦٥) وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ اللّه وَلِيَعْلَمَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قَديرٌ (١٦٥) وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ اللّه وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمنينَ ﴾ [آل عمران: ١٦٥، ١٦٥].

فلا تعارض في حسِّ المؤمن الصحيح الإيمان بين الإيمان بقدر الله وتحمل الإنسان مسئولية عمله وتعرضه للحساب عليه.

وإن الاحتجاج بالقدر على الكفر أو المعصية أو العجز والـقعود عن العمل ليس هو السبيل الصحيح للمؤمنين. إنما يندد القرآن بالمشركين لأنهم قالوا مثل هذا تبريرًا لكفرهم.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَّحْنُ وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَّحْنُ وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ البَّلاغُ الْبُلاغُ الْمُبِينُ ﴾ [النحل: ٣٥].

﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ اَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُوا بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن كَذَّبِ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُوا بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَتَجْبُعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلاَّ تَخْرُصُونَ ( كَنَا اللَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهَدَاكُمْ أَجُمْعِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٨، ١٤٩].

فهل يملك أولئك المشركون الذين يلقون تبعة شركهم على الله سبحانه وتعالى دليلاً على أن الله منعهم من الإيمان وهم راغبون فيه؟ أ

حقيقة إن الله قد قدر ألا يكون الناس أمة واحدة (على الإيمان وعلى الكفر سواء)، ولو شاء سبحانه لهدى الناس أجمعين. ولكنه قدر أن يترك للإنسان اختيار طريقه، بعد أن عرّفه طريق الهدى وطريق الضلال، وأعطاه القدرة على الاختيار بينهما ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا ﴿ فَأَلْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواها ﴿ كَالَمُ مَن ذَكَّاها ﴾ [الشمس: ٧- ١٠].

فمن آمن فقد زكى نفسه، ومن كفر فقد دساها.

وإذا كانت بعض الفرق قد انحرفت في عقيدة القدر بشأن الحساب يوم القيامة، فإن جموع المسلمين قد انحرفت في العصور الأخيرة في عقيدة القدر بشأن ما يجرى في الحياة الدنيا.

لقد أصابهم التواكل فيما أصابهم من انحرافات. وأدى بهم التواكل إلى العجز والكسل والقعود.

لقد فهموا من معنى أنه لا يحدث في الكون إلا ما يريده الله، أنه لا حاجة للإنسان أن يعمل! فإن قدر الله ماض سواء عمل الإنسان أو لم يعمل! فلا ضرورة للكد في طلب الرزق لأن «مالك سوف يأتيك»! ولا ضرورة للنشاط والحركة لأنها في رعمهم ضد التوكل الصحيح!!

كما فهموا كذلك من معنى التسليم لقدر الله القعود عن تغيير ما أصاب الإنسان من فقر أو مرض أو جهل أو حتى معصية! لأن كل ذلك مقدر من عند الله فلا ينبغى مقاومته إنما ينبغى الاستسلام له!

وهذا التواكل وهذه السلبية ليست من الإسلام في شيء على الإطلاق! وإلا فلو كانت من الإسلام فكيف غابت عن الرسول عليا الله وعن صحبه الكرام الذين تلقوا عنه المفاهيم الصحيحة لهذا الدين؟!

مرة أخرى نعود إلى درس وقعة أحد...

فقد وعى المسلمون من الدرس كما أسلفنا أن كون الهزيمة تمت بقدر من الله لا ينفى أنها فى ذات الوقت (من عند أنفسكم). أى أن وقوع شىء بقدر الله لا ينفى مسئولية الإنسان عن خطئه. فليس لمخطئ أن يهز كتفيه ويقول: إنما وقع الخطأ منى بقدر من الله ا ولو قدر الله ألا أخطئ لما أخطأت! فلست مسئولاً عن الخطأ!

كلا! إن العقيدة الصحيحة للمؤمن لا يتنافى فيها أن يكون الحدث مقدرًا من عند الله وأن يكون الإنسان مسئولاً عن عمله فى ذات الوقت. .

كذلك وعي المسلمون من وقعة أحد وأحداثها درسًا آخر. .

إن عليهم أن يسلموا لقدر الله. . ولكن ما معنى التسليم؟ هل معناه القعود عن تغيير ما أصابهم، ولو أنه قد أصابهم بقدر من الله؟

إنما قال لهم: ﴿ فَأَثَابَكُمْ غَمًّا بِغَمِّ لَكَيْلا تَحْزَنُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلا مَا أَصَابَكُمْ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [آل عمران: ٣٥٣].

فالحزن يفتّت العزيمة ويوهنها. وهو الأمر الذي لا يريده الله لهم. فوجّههم إلى التسليم بقدر الله لكيلا يحزنوا وتتفتت عزيمتهم. ولكن هل طلب منهم الاستسلام لما أصابهم بمعنى عدم العمل على تغييره؟!

إن أحداث المعركة سارت في خط مختلف تمامًا، فقد جمع الرسول على المساعر المسلمين وعزائمهم كما جمع صفوفهم ليدخل بهم المعركة مرة أخرى على الهزيمة. وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ اللَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهُ وَالرَّسُولُ مِن بعُدُ مَا أَصَابَهُمُ الْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَاتَّقُواْ أَجْرٌ عَظِيمٌ (١٧٢) الّذينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنعْمَ الْوَكِيلُ (١٧٢) فَانقَلَبُوا بِنعْمَة مِّنَ اللَّهُ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللَّهُ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٧٢- ١٧٤].

لقد صرف الله أعداءهم فلم تقع المعركة. ولكنهم كانوا قد استعدوا للقتال تمامًا. استعدوا له بأرواحهم ومشاعرهم، فجمعوا عزائمهم رغم تخويف الناس لهم وعزموا على لقاء العدو متكلين على الله. وهذا هو التوكل الحق الذي يطلبه الله من المسلمين.

إن القعود عن تغيير الأمر الواقع بحجة أنه واقع بقدر من الله جهالة عظيمة لا تنبغى للمسلم. نعم إن ما وقع بالفعل قد وقع بقدر من الله ـ وإن كان لا ينفى مسئولية الإنسان ـ ولكن من يعلم ما يكون عليه قدر الله غداً، بل فى اللحظة القادمة؟ هل علم ذلك القاعد المتواكل أن قدر الله القادم لن يكون مغايرًا لقدر الله الواقع؟! أليس فى الاحتمال أن الله قد قدر للحظة القادمة قدرًا غير القدر الذى كان فى اللحظة الماضية؟ فكيف يقعد عن العمل بزعم أنه متوكل على الله مستسلم لقدره؟

ثم إن توجيهات القرآن للمسلمين منافية للتواكل تمامًا.

انظر هذه الآية من سـورة الأنفال: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا إِنَّهُمْ لا يُعْجِزُونَ ﴾ [الأنفال: ٥٩].

فما معناها؟ معناها أن الكفار الذين يرغبون في إزالة هذا الدين من الأرض وعدم التمكين له لن يسبقوا قدر الله الذي قدر لهذا الدين التمكين والظهور: ﴿هُو الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [الصف: ٩].

ولن يُعْجِزُوا الله عن تنفيذ قدره الذي قدره بالتمكين لهذا الدين.

فهل معنى ذلك التواكل على قدر الله وعدم الأخذ بالأسباب، ما دام الله قد قدّر هزيمة الكفار في محاولتهم، وقدّر النصر والتمكين لهذا الدّين؟

انظر إلى الآية التالية مباشرة تجد فيها الجواب: ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّة وَمِن رَبَاطِ الْخَيْلِ تُوْهَبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوكُمْ وَآخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لا تَعْلَمُونَهُمُ اللّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُوا مِن شَيْء فِي سَبِيلِ اللّهِ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لا تُظْلَمُونَ ﴾ اللّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُوا مِن شَيْء فِي سَبِيلِ اللّهِ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لا تُظْلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

إذن \_ وقدرُ الله مؤكد الوقوع، وهزيمة الكفار مقدرة ومقررة \_ لابد من الأخذ بالأسباب. لابد من إعداد القوة والجهاد بالأنفس والأموال.

ذلك هو الفهم الصحيح لعقيدة القدر كما فهمها الجيل الأول من المسلمين رضوان الله عليهم. لا تنفى مسئولية الإنسان عن عمله، ولا تدعو إلى القعود عن تغيير الواقع، ولا تدعو إلى التواكل وعدم الأخذ بالأسباب انتظارًا لقدر الله!

وذلك هو الفهم الذى ينبغى أن يعود المسلمون إليه، ليزول عنهم ما أصابهم من فقر وجهل ومرض وتواكل وعبجز، وما ترتب على ذلك كله من غلبة عدوهم عليهم، وهوانهم على أنفسهم وعلى الناس!

وكتاب الله وسنة رسوله عَيْمُ هما المرجع الذي ينبغى أن نرجع إليه من أجل تصحيح مسيرتنا كلما انحرفت خطواتنا على الطريق.

非 非 张

## خساتمة العقيدة الإسلاميسة

تحدَّثنا في هذا الكتــاب عن أركان العقــيدة الإسلامــية: الإيمان بالله، والملائكة، والكتاب، والنبيين، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره.

ونريد هنا أن نختم حديثنا بـكلمة عامة عن العقيـدة الإسلامية نتحدث فـيها عن خصائصها وأثرها في الحياة الإنسانية.

# خصائصها

إن هذه العقيدة \_ بادئ ذى بدء \_ هي العقيدة التي ارتضاها الله لنا وأنعم بها علينا: ﴿ الْيَوْمُ أَكُمُ لَكُمُ دِينَكُمْ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعَمْتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دينا ﴾ [المائدة: ٣].

وهى من ثَمَّ منهج الحياة الصحيح الذى رسمه الله لنا لنفوز بخير الدنيا والآخرة، ولنكون محقين لشروط الخلافة التى خلقنا الله من أجلها: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠].

ولنقوم بعمارة الأرض على الوجه الذي أراده الله: ﴿ هُوَ أَنشَا كُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فيهَا ﴾ [هود: ٦١].

في حدود العبادة لله التي هي غاية الوجود الإنساني كله: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

وهذه الصورة المجملة تعطينا لمحة عن خصائص هذه العقيدة، وهي الشمول والتكامل، والتوازن. ولنتحدث عن كلِّ من هذه الخصائص بإيجاز:

## أولاً: الشمول:

إن هذه العقيدة تشمل الإنسان كله، جسمه وعقله وروحه، كما تشمل سلوكه وفكره ومشاعره، كما تشمل دنياه وآخرته.

ليس في كيان الإنسان ولا في حياته شيء لا يتبصل بهذه العقيدة ولا تتصل العقيدة به.

إنها تصاحبه في كل لحظة من لحظات حياته، وفي كل عمل يعمله، أو فكر يفكره، أو شعور يختلج في ضميره.

ويتضح لنا الشمول في مجالات متعددة، وعلى محاور مختلفة، تلتقي كلها في النهاية:

- ١ ـ ففى مـجال الاعـتقاد تـشمل ـ كمـا رأينا ـ الإيمان بالله واليوم الآخـر والملائكة
   والنبيين والكتب السماوية والقدر خيره وشره.
  - ٢ \_ وفي مجال العمل تشمل العمل للدنيا والعمل للآخرة في ذات الوقت.
  - ٣ ـ وفي مجال الكائن البشرى تشمل حركة جسمه وتفكّر عقله وانطلاقة روحه.
  - ٤ \_ وفي مجال المجموع البشرى تشمل الفرد والجماعة والأمة والدولة في ذات الوقت.
- وفى مجال العلاقات تشمل علاقة الإنسان بربه وعلاقته بنفسه وعلاقته بغيره
   (فى داخل الأسرة وفى داخل المجتمع وفيما بين المسلمين وغير المسلمين، وفيما بين الإنسان والكون كذلك!).

. ولن توجيد دائرة أوسع من هذه ولا أشيمل. لأن هذه تشميل كل شيء في الوجود!

## ثانيًا: التكامل (أو الترابط):

إن هذه العقيدة لا تتَّسم بالشمول الذي ذكرنا مجالاته ومحاوره المختلفة فحسب،

بل بالتكامل والترابط كـذلك. وهذه مستـقلة عن الشمول، وإن كانت وثيـقة الصلة به.

ولنأخذ هذه المجالات واحدًا واحدًا لنرى أثر الترابط فيه بالإضافة إلى الشمول.

## ١ \_ في مجال الاعتقاد:

قلنا إنها تشمل الإيمان بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبين والقدر خيره وشره. ولكن الشمول في ذاته لا يعنى ترابط هذه المعتقدات بعضها ببعض. فقد تكون موجودة بعضها إلى جوار بعض، دون ترابط بين أركانها المختلفة، كل منها يعمل في حقل مستقل غير مرتبط بالآخر، وليس هذا هو الحال في هذه العقيدة. فإن كل ركن من هذه الأركان ذو صلة وثيقة بسائرها، بحيث تكون في النهاية كلاً متكاملاً، يؤثر بمجموعه المترابط في حياة الإنسان.

وإن شئت الدقة فقل إن سائر أركان العقيدة الإسلامية مرتبط بركنها الأول وهو الأكبر وهو الإيمان بالله.

فالإيمان بالله هو الأساس، وهو لب العقيدة وصلبها، ثم تأتى بقية الأركان فتتصل به فتتكامل.

فالإيمان باليوم الآخر \_ كـما رأينا فى حـديثنا عنه \_ مرتبط بعدل الله وحكمته وبالحق الذى خلق الـله به السـماوات والأرض، وخلق به الحـياة والموت، أى أنه مرتبط ارتباطًا مباشرًا بتصورنا لصفات اللـه جل وعلا، بحيث يصبح تصورنا لها ناقصًا ومختلاً إذا لم نؤمن بذلك اليـوم الذى يحق فيه الحق وتكتمل الصورة ويصل كل شيء فيه إلى دلالته الحقيقية الكاملة.

والإيمان بالملائكة متصل بقدرة الله من جانب: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالْإَرْضِ جَاعِلِ الْمَلائكة رُسلاً أُولِي أَجْنحَة مَّثْنَىٰ وَثَلاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فاطر: ١].

ومتصل بمعرفة المنهج الذي يريد الله أن تسيـر حياتنا عليه من جانب آخر، لأنهم هم الرسل الذين يرسلهم الله ليبلغوا وحيه لمن يختارهم من البشر لهداية البشرية.

وبذلك لا يكون الإيمان بالملائكة ركنًا منفصلاً في هذه العقيدة قائمًا بذاته وإنما هو متصل بالإيمان بالله، ومترابط مع بقية الأركان.

ونستطيع على هذا المضوء أن ندرك ترابط بقية الأركان بعضها ببعض، وترابط سائرها بالإيمان بالله. فالإيمان بالكتب متصل مباشرة بالمنهج الربانى أى بما يشرعه الله للبشر لتستقيم حياتهم فى الحياة الدنيا والآخرة. وكذلك الإيمان بالنبيين، لأنهم هم الذين يحملون إلينا المنهج الربانى بما يوحى الله إليهم عن طريق ملائكته.

أما الإيمان بالقدر فقد رأينا في حديثنا القريب عنه كيف أنه متصل بإيماننا بوحدانية الله مباشرة، لأنه هو الإجابة المباشرة على هذا السؤال: هل هناك في الكون من يشترك مع الله في تدبير شئونه وإجراء أحداثه، أم أنه هو الله وحده؟

وبذلك يتضح لنا الترابط جليًا بين هذه الأركان كلها في مجال الاعتقاد.

## ٢ \_ وفي مجال العمل:

قلنا: إن العقيدة تشمل العمل للدنيا والعمل للآخرة في ذات الوقت، وهنا نقول: إن من خصائص هذه العقيدة أنها لا تفصل بين العمل للدنيا والعمل للآخرة.

فليس هناك في الإسلام عمل هو للدنيا وحـدها، وعمل هو للآخرة وحدها! إنما الأعمال كلها للدنيا والآخرة في وقت واحد.

العبادات التي يُظَنّ أنها للآخرة وحدها، كلها ذات مسقتضى متصل بالحياة الدنيا: ﴿ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكُر ﴾ [العنكبوت: ٤٥].

ُ ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

أي هنا في الحياة الدنيا:

وهكذا في سائر العبادات هي للآخرة وفي ذات الوقت لها غاية تتحقق هنا في الأرض.

والأعمال التى يظن أنها للدنيا وحدها من جانب آخر كالطعام والشراب والملبس والمسكن والجنس وعمارة الأرض. النح كلها تعمل فى الدنيا ولكن يشترط فيها شروط تربطها بالآخرة. يشترط فيها التزام الحلال والحرام والالتزام بأمر الله من أجل الشواب أو العقاب الذى يترتب على ذلك فى الآخرة. وكلها فى نظر الإسلام «عبادة» متى ما روعى فيها الالتزام بأمر الله، وتوجه بها الإنسان إلى الله بل هى «العبادة» التى تشير إليها الآية: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَ لِيعْبَدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

والآيتان الأخريان: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢، ٣٦٦].

وبذلك تتصل الدنيا والآخرة وتترابط في عقيدة الإسلام.

#### ٣ ـ وفي مجال الكائن البشرى:

قلنا: إنها تشمل حركة جسمه وتفكر عقله وانطلاقة روحه. ولكن هذه ليست مستقلة بعضها عن بعض. صحيح أن هناك ساعة تغلب فيها حركة الجسم كالطعام والشراب والجنس وساعة يغلب فيها تفكر العقل كساعات التأمل أو ساعات التفكير في شأن من شئون العلم أو العمل، وساعة تغلب فيها انطلاقة الروح كساعة التعبد.

ولكنّ الإسلام لا يدع واحدة من هذه تنفصل انفصالاً كاملاً بحيث تنقطع صلتها عن الباقيات.

فى الطعام والشراب والجنس. . إلخ، يتحرى الإنسان الحرام والحلال ويذكر اسم الله. فلا تعود حركة جسد مستقلة!

وفى التفكر كذلك يتوقى الإنسان التفكير الشرير ويتحرى التفكيــر الخير، ويتقى الله. فلا يعود تفكرًا عقليًا خالصًا!

وفى العبادة الإسلامية يتحرك الجسد ويعمل العقل مع انطلاقة الروح. وخذ الصلاة مثلاً، إنها ليست انطلاقة روح مستقلة، إنما يشارك فيها الجسم بالقيام والقعود والركوع والسجود، ويشارك فيها الفكر بالتدبر في آيات الله، ويقول الرسول عَيَّاتُهُم: «لَيسَ لَكَ مَنْ صَلاتَكَ إلا ما وَعَيْتَ».

وبذلك يترابط الكائن البشرى كله في أداء متطلبات هذه العقيدة فلا ينفصل جسمه عن عقله أو عن روحه!

#### ٤ \_ وفي مجال المجموع البشرى:

قلنا: إنها تشمل الفرد والجماعة والأمة والدولة.. ونقول هنا: إن هذه العقيدة لا تأخذ أيًّا من هذه بمعزل عن الأخرى. فهى لا تنشئ الفرد الصالح بمعايير، والجماعة الصالحة بمعايير أخرى. إنما هى ذات المعايير وإن اختلفت التكاليف بين الفرد والجماعة.

المعايير هي الإيمان بالله وتقوى الله والالتزام بما أنزل الله. ثم تكون بعد ذلك تكاليف يقوم بها الفرد بمفرده وتكاليف أخرى تقوم بها الجماعة مجتمعة. ولكن يلتقى الفرد والمجموع معًا على أسس واحدة وتربية ذات اتجاه موحد. ومن ثمَّ لا تفترق الأمة \_ حين تلتقى \_ إلى طوائف وشيع متنافرة كل منها يعمل في اتجاه، ولا إلى فرد متخاصم مع المجموع. ولا تتحول كما يحدث في الجاهليتين المعاصرتين في الغرب والشرق إلى فرد طاغ ومجموع مفكك، أو مجموع طاغ وفرد مسحوق!

وكذلك تلتقى الأمة والدولة على أمر واحد، هو عبادة الله والحكم بما أنزل الله، وهو أمر من صلب الاعتقاد، لقوله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزل اللَّهُ فَأُولُئِكَ هُمُ الْكَافَرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

وعلى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وهو مقتضى الإيمان بالله لقوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّه ﴾ [آل عمرانً: ١١٠].

فيحدث الترابط بينهما والاتفاق.

## ٥ \_ وفي مجال العلاقات:

قلنا: إنها تشمل علاقة الإنسان برب وعلاقته بنفسه وعلاقته بالآخرين. وهنا نقول: إن هذه كلها تترابط وتلتقى عن طريق المحور المشترك فيها جميعًا وهو الإيمان بالله وعبادته. فعلاقة الإنسان بربه هى الإيمان والعبادة، وعلاقته بنفسه هى تزكيتها، والتزكية تتم عن طريق الإيمان والعبادة، وعن طريق الالتزام بأوامر الله وهو مقتضى الإيمان والعبادة. وعلاقته (أو علاقاته) بغيره تتم كلها عن طريق تنفيذ أوامر الله والتحاكم إلى ما أنزل الله.

وبذلك تنتظم العلاقات كلها في سلك واحد قوامه الإيمان بالله. .

وهكذا يبدو التسرابط والتكامل بين أركان هذه العقسيدة على جمسيع المحاور وفي جميع المجالات.

# ثالثًا؛ التوازن؛

مع شمول هذه العقيدة وترابطها فهي تتسم أيضًا بالتوازن.

247

ويبدو هذا التوازن كذلك على مجموعة من المحاور المختلفة ومجموعة من المجالات:

- ١ ـ توازن بين الروح والجسد أو عالم المعنويات وعالم الحس.
  - ٢ \_ توازن بين عالم الغيب وعالم الشهادة.
  - ٣ ـ توازن بين الإيمان بالقدر والأخذ بالأسباب.
- ٤ ـ توازن بين جوانب الحياة المختلفة: السياسية والاقتصادية والاجتماعية. . إلخ.
   ولنقل كلمة سريعة عن كل مجال من هذه المجالات:
- 1 الإنسان قبضة من طين الأرض ونفخة من روح الله. وهناك توازن دقيق بين عنصريه المكونين له، يختل إذا أعطينا أحدهما من العناية والالتفات أكثر من حقه. والجاهليات دائمًا تختل في هذا الأمر فتؤكد على جانب الروح وحدها كالهندوكية والبوذية أو جانب الجسد وحده كالجاهلية المعاصرة في شرق أوربا وغربها سواء.

ومن خصائص العقيدة الإسلامية أنها توازن بينهما التوازن الصحيح. فمن ناحية هي تمزج بين عالم الجسد وعالم الروح وتشركهما معًا في مجال العمل ومجال التعبد سواء، ومن ناحية أخرى تعطى كلاً منهما حقه. فلا تشغل الإنسان بعالم الحس وتكبت روحه كالجاهلية المعاصرة، ولا تشغله بأمور روحه على حساب كيانه المادي ومطالب جسده كالجاهلية الهندوكية والبوذية: «ألا إني لأخشاكُم لله ولكني أصوم وأفطر، وأقوم وأنام وأتزوج النساء، فمن رَغب عن سُنتي فليس مني المادي ومقوم الحضارة الإسلامية المنبثقة من العقيدة على أساس الجانب المادي والروحي سواء.

٢ ـ يتطلب الإسلام الإيمان بالغيب، لأنه عن طريقه يؤمن بالله واليوم الآخر، ولكنه لا يطلب منه أن يهمل عالم الشهود. بل إنه في عرضه لحقائق العقيدة يكثر من الإشارة إلى آيات الله في الكون لكى يتدبرها الإنسان ويصل عن طريق تدبرها إلى الإيمان بالله. ومن هنا لا يلجأ الإسلام إلى الغيبوبة الروحية التى يقع فيها بعض المتطرفين في العبادة رعمًا منهم أنهم يستغنون بشهود الذات الإلهية عن بعض المتطرفين في العبادة رعمًا منهم أنهم يستغنون بشهود الذات الإلهية عن

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

شهود الكون الذى خلقه الله، وكذلك لا يقبل أن ينشغل الإنسان بالكون المشهود عن عالم الغيب فيقطع صلته بالله واليوم الآخر كما تصنع جماهلية اليوم.

" \_ قلنا من قبل إن الإسلام لا يفصل بين الدنيا والآخرة، ونقول هنا: إن هذا الربط ذاته هو الذي يوازن بين الدنيا والآخرة في هذه العقيدة، إذ يحدث عدم التوازن حين تنفصل الدنيا عن الآخرة في حس الإنسان، فيقوم بأعمال على أنها للدنيا وحدها منفصلة عن الآخرة، وأعمال أخرى على أنها للآخرة وحدها منفصلة عن الدنيا، عندئذ لابد أن يحدث الاختلال في حسم فتغلب مجموعة من الأعمال على الأخرى. فإما أن تجذبه الدنيا رويدًا رويدًا حتى ينسى الآخرة، وإما أن تجذبه الآخرة رويدًا رويدًا حتى ينسى الآخرة، اختلال. فالأول ينشغل بالسعى وراء الرزق والحصول على أكبر قدر من متاع الدنيا، والآخر يزهد في متاع الدنيا وينشغل عن طلب الرزق وتعمير الأرض. ويصبح كل منهما مقصرًا وآثمًا في حق الله.

إنما يحدث التوازن الذي تشير إليه الآية: ﴿ وَالْبَتْغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصيبَكَ منَ الدُّنيا ﴾ [القصص: ٧٧].

حين ترتبط الدنيا والآخرة في حس الإنسان فيعمل للآخرة وهو يعمل للدنيا في ذات الوقت. فلا يهمل العبادة ولا يهمل عمارة الأرض.

٤ ـ تحدثنا فى باب الإيمان بالقدر عن التوازن فى حس المسلم بين الإيمان بالقدر وبين الأخذ بالأسباب. وهو من أجمل خصائص العقيدة الإسلامية. إن المتواكلين يزعمون أنهم يتوكلون على الله ثم يهملون الأخذ بالأسباب جملة فيصيبهم ما يصيبهم من فقر ومرض وجهل وعجز وهوان فى الأرض. وإن الجاهلية الأوربية من جانب آخر تأخذ بالأسباب منقطعة عن الله وقدره، فتنتج إنتاجًا ماديًا ضخمًا وتكفر فى ذات الوقت وتنحط أخلاقها وتهبط إنسانيتها إلى الحضيض، ثم يصيبها ما يصيبها من قلق واضطراب وأمراض عصبية ونفسية وجنون وانتحار وضياع لأنها تفقد الطمأنينة التى يجدها المؤمن لذكر الله ولقدر الله.

والإسلام يوازن موازنة جميلة بين هذين الحدين المتطرفين، فهو يعلم الناس أن هناك سننا ربانية يدير الله بها الكون المادى والحياة البشرية. وأنه لابد من اتباع

هذه السنن ومجاراتها إذا رغبنا في الوصول إلى نتائج معينة، ومقتضى ذلك هو الأخف بالأسباب. ولكنه في الوقت ذاته يسربي المؤمن على ألا يتكل على الأسباب الظاهرة فيحبط عمله، إنما يظل قلبه موصولا بالله، متطلعا إليه أن ينجح مسعاه ويوصله إلى النتائج المرضوبة. وبذلك يتوازن الإنسان في سعيه في الأرضى لا يهمل الأسباب ويتواكل، ولا يكف عن التطلع إلى قدر الله.

٥ ـ أخيرًا نقول: إن هذه العقيدة توازن بين جوانب الحياة الإنسانية المختلفة فلا يطغى منها جانب على جانب. فكما أن الجانب الروحى لا يطغى على الجانب المادى، فكذلك لا يطغى الجانب السياسي على الاقتصادى، ولا الاقتصادى على الخلقى وهكذا. بل تتوازن جوانب الحياة كلها على محور العقيدة الرئيس الذى مقتضاه الإيمان بالله والالتزام بما أنزل الله، فتسير كلها متوازية متوازنة في آن واحد.

\* \* \*

### (٢) أثرها في الحياة الإنسانية

فى إمكاننا أن نحكم على أثر هذه العقيدة فى الحياة الإنسانية من الواقع التاريخى للأمة الإسلامية التى اعتنقتها وعاشت بها فى دنيا الواقع. فإن من فضل الله على هذه الرسالة التى ارتضاها الله للمسلمين دينًا أن منحها واقعًا تاريخيًا ضخمًا طبقت فيه فى واقع الحياة، فلم تعد مجرد شعارات، ولا مُشُلاً خيالية، بل واقعًا مشهودًا يحفظه التاريخ.

ويكفى من آثارها أن تكون قد أخرجت «خَيْرَ أُمة أُخْرِجَتُ للنّاس» فى التاريخ البشرى كله، لأنها طبقت القرآن فى واقع حياتها، وأصبحت ترجمانًا له بالقدر الذى يتيسّر للبشر أن يبلغوه فى حدود بشريتهم.

لذلك يكفينا أن ندرس الواقع التاريخي لهذه الأمة خاصة في أجيالها الأولى، وجيلها الأول على وجه أخص، لنتعرف على أثر العقيدة الإسلامية في الحياة الإنسانية في صورة واقعية.

إن أبرر ما في هذه العقيدة هو التوحيد: ويتضح لنا من دراسة الواقع التاريخي أن التوحيد ذو أثر ضخم في حياة الإنسان حينما يعيشه واقعًا فكريًا وشعوريًا وسلوكيًا.

وأن الإنسان يستطيع حينما يتشبع بالتـوحيد على هذه الصورة أن يبذل من الجهد وأن يأتي من الأعمال ما لا يستطيعه الإنسان العادى الخاوى من العقيدة.

لو تصورنا جهارًا ما أخذ شحنته الكهربية المضبوطة من مصدر صاف لا خلل فيه ولا اضطراب، فقام بمهمته على الوجه الأكمل. إن هذه أقرب صورة للإنسان المؤمن بعقيدة التوحيد الصافية إيمانًا صحيحًا. إنه يأخذ «شحنته» الكاملة من العقيدة، فيعمل بطاقته الكاملة ويؤدى مهمته على الوجه الأكمل، لأنه «في أحسن تقويم».

إن النماذج الفريدة التى صنعها الإسلام فى جيله الأول على وجه الخصوص، هى نماذج فذة بالنسبة للتاريخ البشرى كله. وإنها ليست محصورة فى أبى بكر وعمر وعثمان وعلى رضى الله عنهم، ولا فى تلك الأسماء اللامعة التى يحفظها التاريخ وإن كانت هذه الأسماء فى قمة البشرية جميعًا ولكنها تشمل ألوقًا وألوقًا غيرهم، لم يتسع التاريخ لذكر أسمائهم واحدًا واحدًا، أو قل: إن تاريخ هذه الأمة كان من الثراء بحيث اكتفى المؤرخون بذكر القمم الشاهقة واكتفوا بإشارات عابرة إلى القمم الاخرى لأنها كانت شيئًا عاديًا فى نظرهم بالقياس إلى أثر هذه العقيدة فى النفوس!

كيف نقول فى ذلك الجندى الذى خرج يقاتل فى سبيل الله وفى يده تمرات فيقول: لئن بقيت حتى آكلها كلها إن هذا لأمر يطول! فيلقى بها ليستشهد فى سبيل الله، وينال الشهادة بالفعل؟

وكيف نقول فى ذلك المقاتل - فى حرب فارس - الذى لبس درعه فإذا فيه ثلمة صغيرة فينبهه إخوانه إليها ويدعونه إلى تغيير الدرع. فيقول باسمًا: إنى لكريم على الله إن أصبت من هذا الموضع! فيدخل المعركة فيصيبه سهم فيدخل فى الثلمة. . فيستشهد وهو قرير العين شاعر بأنه كريم على الله لأنه لبى رغبته فى الشهادة!

وكيف نقول فى الذين تجمعوا حول تمرات يأكلونها هى كل ما يملكون من الزاد في دخل عليهم ضيف فيطفئ صاحب البيت المصباح ويقدم له التمرات، حتى لا يكتشف الضيف أنها كل الزاد الموجود فيمتنع عن الطعام، فينزل الله فيهم قوله:

﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِن قَبْلهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَوْ إِلَيْهِمْ وَلا يَجِدُونَ في صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤثِّرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسه فَأُوْلَئكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩].

الوف والوف من النماذج في كل اتجاه، كلها قمم على أعلى مستوى بلغته البشرية.

ولنحاول هنا أن نلخص أبرر آثار العقيدة في حياة الأمة المسلمة في نقاط محدودة، ثم نعرّج على بعض آثارها في بقية البشرية ممن لم يعتنقوا هذا الدين.

- ا \_ عمق الشعور بتقوى الله وخشيته، والخوف من حسابه يوم القيامة، وما ترتب على ذلك من انضباط السلوك وحساسية الضمير تجاه مسئولية الإنسان عن أعماله. ولنأخذ نموذجًا لذلك موقف عمر رضى الله عنه من الدريهمات التى كان يتقاضاها من بيت المال، وقولته الشهيرة: «لو عشرت بغلة بصنعاء لكنت مسئولاً عنها لم لم أسو لها الطريق»!
- ٢ \_ صدق الجهاد في سبيل الله بالأنفس والأموال، وما ترتب على ذلك من التمكين لهذا الدين في الأرض، والعجائب التي تكررت في الفتوح الإسلامية من انتصار الفئة القليلة على أضعاف أضعافها في العدد والعدة.
- ٣ ـ تقرير مبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وما يترتب عليه من منع انتشار
   الفساد في الأرض.
- ٤ ـ تقرير مبدأ التكافل الاجتماعى فى الأمة، وما يترتب عليه من تماسك هذه الأمة وتعاونها على الخير وخلوها من الضغائن والأحقاد التى تفتت الأمم وتذهب ريحها، وانتشار روح البر فى المجتمع الإسلامى مما تبدد فى الأوقاف (الأحباس) الكثيرة التى وقفها المسلمون لأعمال البر.
- ٥ ـ الوفاء بالمواثيق وهي خصيصة نادرة في التاريخ البشرى لم تتوفر لأحد كما
   توفرت للأمة الإسلامية.
- ٦ ـ تطبيق العدل الربانى فى واقع الأرض مما لا مشيل له فى تاريخ الشحوب،
   وخاصة بين المسلمين وغير المسلمين، وبين الفاتحين والبلاد المفتوحة.

- ٧ ـ التسامح الديني مع الطوائف غير المسلمة في ظل الحكم الإسلامي .
- ٨ المحافظة على الأخلاق في المجتمع الإسلامي حتى حين انحرف المسلمون درجات من الانحراف، فقد ظلت نسبة الفاحشة فيهم أقل ما عرفته البشرية في أي شعب من شعوبها، وكذلك الخمر. وظلت التقاليد الإسلامية والمحافظة على الأعراض سارية في المجتمع إلى عهد جد قريب(١).
- ٩ ـ النشاط الحركى الفذ الذى نشر الدعوة فى أرجاء واسعة من الأرض فى زمن شديد القصر، ونشر معها اللسان العربي.
- ١٠ الحركة العلمية الضخمة التي قام بها المسلمون بتوجيهات القرآن وتوجيهات الرسول عَلَيْكُم، وأبرز ما فيها تحويل العلم من نظريات إلى منهج تجريبي قائم على المشاهدة والملاحظة والتجربة. وتحويله من النظرة الذاتية التي كانت تمثلها الفلسفة إلى النظرية الموضوعية.
- 11 ـ الحركة الحضارية الإسلامية التي امتسدت في جميع نواحي الحياة، وأبرز ما فيها أنها حضارة روحية مادية في ذات الوقت لا تفصل بين مطالب الروح ومطالب الجسد، ولا تفصل بين الدنيا والآخرة.
- 17 تحقيق معنى «الأمة» في واقع الأرض، الأمة التي تلتقي على العقيدة في الله قبل أن تلتقى على الأرض واللغة والجنس والمصالح والتي جعلت المسلم ينتقل في بلاد العالم الإسلامي من المحيط إلى المحيط فلا يحس بالغربة في أي بلد من بلاد المسلمين رغم اختلاف الحكومات وتطاحنها في كثير من الأحيان!

تلك هي أبرز الآثار الواقعية التي نشأت عن هذه العقيدة داخل المجتمع الإسلامي، وكلها نابع من تلك الانطلاقة الضخمة التي انطلقها المسلمون بعد أن تشبعوا بالعقيدة وتوجيهاتها وتطبيقاتها السلوكية العملية. ونستطيع أن نستخلص منها أن هذه العقيدة تنتشئ «الإنسان الصالح» وهو الإنسان العابد لله بالمعنى الواسع للعبادة، الذي يشمل - إلى جانب شعائر التبعد - كل عمل وكل فكر وكل شعور يراعي فيه وجه الله ويلتزم فيه بأمر الله: ﴿قُلْ إِنَّ صَلاتِي ونسكي ومحياًي ومَماتِي لله ربِ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لا شويك لَه ﴾ [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

<sup>(</sup>١) حتى تخلت بعض الـشعوب الإسلامـية عن إسلامـها، ودخلت في الجاهليـة المعاصرة باسم التـقدم والرقي.

الإنسان المستعلى على شهوات الأرض. المتحرر بعبوديته الحقة لله من كل عبودية لأحد أو لشيء سواه، المتوازن في سلوكه وفي فكره وفي شعوره الذي يعمر الأرض بجهده وهو يتطلع إلى رضوان الله.

أما آثار تلك العلم قيدة في حياة البشر عامة، ممن لم يعتنقوا الإسلام، بل ممن حاربوه حربًا شعواء في الحروب الصليبية وغيرها، فيمكن تتبع بعضها فيما تعلمته أوربا من الإسلام والمسلمين.

فإن أوربا - في عصورها الوسطى المظلمة - كانت واقعة في الجهالة العلمية التي حرص عليها حكام شعوبها كما حرصت عليها الكنيسة ليظل سلطانها الرهيب قائمًا في قلوب الناس وأرواحهم، وكانت واقعة تحت وطأة الإقطاع، ممزقة لا رباط بينها وإن كانت كلها مسيحية - لأن السيد الإقطاعي يمثل في إقطاعيته السلطان المطلق، فهو السلطة التشريعية والسلطة القضائية والسلطة التنفيذية في وقت واحد. وواقعة من جهة أخرى تحت سطوة البابوية التي تستعبد أرواح الناس وأفكارهم وتأكل من جهدهم كما تأكل أموالهم بالباطل: ﴿ يَأْيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الأَحْبَارِ والرهبان لَيْ الله والذين يَكْنزُون الذَّهب والفضة لَيْ لَيْ الله والذين يَكْنزُون الذَّهب والفضة ولا يُنفقُونَها في سَبِيلِ الله فَبشَرْهُم بِعَذَاب أَلِيم ﴾ [التوبة: ٣٤].

وبينما أوربا فى حالتها هذه التقت بالإسلام يحيط بها من كل جانب. التقت به سلميًا فى الأندلس والشمال الإفريقى وصقلية وغيرها، والتقت به حربيًا فى الحروب الصليبية التى استغرقت حوالى قرنين من الزمان.

ثم كان من نتيجة هذا اللقاء السلمي والحربي تلك الآثار في أوربا:

- ١ ـ أخذت أوربا العلوم الإسلامية كلها، وبصفة خاصة المنهج التجريبي في البحث العلمي وأقامت عليه نهضتها العلمية الحاضرة.
- ٢ أخذت معنى «الأمة» التى يربطها رباط واحد وتحكمها شريعة واحدة ولكنها لم تستطع إقامتها على أساس العقيدة لفساد العقيدة عندهم وفساد القائمين عليها من الكهنوت، فأقاموها على شكل قوميات، هى الأساس الذى قاميت عليه دول الغرب الحالية.
- ٣ ـ حاولت إصلاح الفساد العقدى والكنسى في حركات كالفِن ومارتن لوثر ٤٣٩

- وغيرهما وإن كانت لم تحقق إلا إصلاحات جزئية في داخل الفساد الشامل، وذلك لأنها رفضت الإسلام ابتداء وهو الطريق الوحيد للإصلاح الحقيقي.
  - ٤ ـ أخذت نظام الجامعات الإسلامية وأنشأت جامعاتها على غراره.
- قامت فيها حركات فروسية تحاول أن تقلد ما وجدوه عند المسلمين من الشهامة والنجدة والأخلاق العالية.
- آ بدأت فكرة «الدساتير» التى تشمل أسسًا واضحة للحكم غير هوى الحكام وشهواتهم الشخصية. واقتبست أوربا كثيرًا من الفقه الإسلامى. ومما يذكر فى هذا الصدد أن القانون المدنى الفرنسى مأخوذ معظمه من فقه مالك لأنه كان أقرب المذاهب إليهم فى الشمال الإفريقى.
- ٧ تأثرت أوربا بالنظم المعمارية الإسلامية، وقلدتها في بعض مبانيها الدينية وغير الدينية، كما تأثرت بالقيم الحضارية الإسلامية بصفة عامة (خد مثالاً بسيطًا على ذلك إدخال الحمامات في البيوت وتنظيف الأبدان بالاستحمام. ولم تكن أوربا تمارسه حتى التقت بالمسلمين).
- ٨ ـ استفادت أوربا من الكشوف الجغرافية والخرائط الإسلامية فبدأت تنساح في
   الأرض على هدى هذه الخرائط.

وباختصار، فإن أوربا قد أخذت بذور نهضتها الحالية كلها من الإسلام، وإن كانت جمدت أثر الإسلام والمسلمين في حياتها، ورفضت في عصبية جاهلية أن تعتنق الإسلام!

#### \* \* \*

واليوم ننظر حولنا في العالم الإسلامي فلا نكاد نرى أثرًا للعقيدة الإسلامية الصحيحة! فهل كفّت العقيدة الإسلامية عن التأثير؟!

كلا. . . إنها لا تفقد فعاليتها بحال من الأحوال. فهى المنهج الرباني المؤثر، الذي تستقيم به الحياة تلقائيًا وتنطلق تبذل نشاطها المثمر السليم.

إنما المسألة أن هذه العقسيدة لا تعمل إلا يجهد يبذله البشسر في ذات أنفسهم وفي واقع حياتهم: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِم ﴾ [الرعد: ١١].

وتلك سنة ربانية لا سبيل إلى تغييرها. إنه بغير جهد يبذله البـشر، وبغيراتخاذ الأسباب المؤدية إلى النتيـجة لا تتغير أحوال الناس. والعقيـدة الإسلامية هي الدافع

الذى لا يشبهه دافع آخر فى تسيير دفة الحياة البشرية. ولكنها لا تدفع إلا من يعتنقها ويقبل عليها ويعزم على تطبيقها فى واقع حياته.

تصورً مولدًا للطاقة الكهربية، مستعدًا أبدًا للعمل ولكن لا أحد يقوم بتشغيله. أو تصورًه يعمل ولكن لا أحد يذهب إليه ليستمد الطاقة منه! هل نقول يومئذ إنه كفّ عن التأثير؟! أم نقول إن الناس كفوا عن استخدامه؟

هذا هو مثل العقيدة الإسلامية بين الذين يحملون اليوم أسماء المسلمين دون أن يكون في حياتهم رصيد واقعى من الإسلام، يملكون خير الدنيا والآخرة ولكنهم لا يستخدمونه ولا يتوجهون إليه. فتنحدر حياتهم إلى الحضيض. ثم إذا فكروا أن يقوموا من حضيضهم لم يتجهوا إلى من ينتشلهم حقًا، إنما اتجهوا إلى من يزيدهم ارتكاسًا وهُويًا إلى الحضيض!

إن المسلمين في حاجة لأن يراجعوا موقفهم من ربهم ومن عقيدتهم التي ارتضاها الله لهم. . في حاجة لأن يعودوا إلى حقيقة الإسلام، ليأخذوا منه الدفعة التي تسير حياتهم في الطريق الصحيح، بدلاً من أن يتخبطوا ذات اليمين وذات الشمال كالذي يتخبطه الشيطان من المسرّ!

وإن حركات البعث الإسلامي القائمة اليوم في الشباب المسلم في شتى بقاع الأرض لهي بشير الخير بالنسبة للمستقبل، وإن كان هذا المستقبل يحتاج إلى جهد ضخم لتأمينه.

وسينفذ الله وعده ووعد رسوله بالتمكين لهذا الدين في الأرض من جديد. ولن يقف المتخاذلون والمنسلخون من دينهم في طريق وعد الله إنما ينطبق عليهم النذير الرباني: ﴿ وَإِن تُتَولُوا أَسْتَبُدُلُ قُومًا غَيرَكُم ثُمُّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُم ﴾ [محمد: ٣٨].

أما الآخرون الذين يتمسكون بهذا الدين ويجاهدون لتمكينه في الأرض فسوف ينالهم وعد الله: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلَفَنَّهُم في الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللَّذِينَ مِن قَبْلَهِم وَلَيُمكّنَنَّ لَهُم دينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيبَدّلِنَّهُم مَنْ بَعْد خَوْفهم أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [النور: ٥٥].

اللهم اجعلنا عمن يستمعون القول فيتبعون أحسنه.

وما التوفيق إلا من عند الله.

# فهرس الموضوعات

| ٥   | لقــدمــة                                                      |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| ٩   | بساب الأول: الإيمان بالله                                      |
| 11  | <ul> <li>* أصول العقيدة الإسلامية</li> </ul>                   |
| 18  | # الدين والفطرة                                                |
| 10  | ــ عوامل إيقاظ الحس على حقيقة وجود الله                        |
| 19  | ـ أسباب تبلد الحس عند الإنسان                                  |
| ۲۱  | * طريقة القرآن في هداية النفس البشرية، وردها عن شتى الضلالات . |
| 74  | * القرآن والوجدان                                              |
| ۲٤  | _ آيات الله فـــى الكون                                        |
| 77  | _ ظاهرة الموت والحياة                                          |
| ۳.  | ــ الــرزق                                                     |
| ۳٤  | _ الأحداث الجارية                                              |
| ۳۸  | _ علم الله الشامل للغيب                                        |
| ٣3  | * الدليل العـقلى                                               |
| 09  | * تيقظ الإيمان المركوز بالفطرة وقت الشدة                       |
| ٦٣  | <ul> <li>القرآن يتولى الرد على دعاوى المبطلين</li> </ul>       |
| ٦٣  | _ نماذج من الانحرافات التي كانت موجودة وقت نزول القرآن         |
| ٧٧  | * تثبيت الإيمان                                                |
| 9 8 | * تحكيم شريعة الله                                             |
| ٠٣  | * الإيمان بأسماء الله وصفاته                                   |
| ٠٩  | * الأنحراف عن الإيمان والتوحيد                                 |
| ١٢  | ₩ الشرك: أسبابه ودوافعه                                        |
|     |                                                                |

224

| 117 | ــ الإعجاب والتعظيم                                                |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| 110 | ـ الميل إلى الإيمان بالمحسوس والغفلة عن غير المحسوس                |
| 117 | ـ الهوى والشهوات                                                   |
| ۱۱۸ | ـ الكبر عن عبادة الله                                              |
|     | بـ وجود الطغاة الذين يريدون أن يستعبــدوا الناس لأنفسهم فيرفضوا    |
| ۱۲۰ | أن يحكموا بما أنزل الله                                            |
| 177 | ₩ أنواع الشرك                                                      |
| 178 | شرك التقرب والزلفي                                                 |
| 170 | شرك طلب الشفاعة من غير الله                                        |
| 177 | شرك الطاعة والاتباع                                                |
| 179 | شرك المحبة والولاء                                                 |
| ۱۳۱ | شـــرك الرياء                                                      |
| ١٣٥ | * آثار الشرك*                                                      |
| 140 | ـــ إطفاء نور الفطرة                                               |
| 140 | ـ القضاء على منازع النفس السامية                                   |
| 177 | ــ القضاء على عزة النفس ووقوع صاحبه في العبودية الذليلة            |
| ۱۳۷ | ــ تمزيق وحدة النفس البشرية                                        |
| 149 | _ إحباط العمل                                                      |
| ١٤٠ | ـ خلود صاحب الشرك الأكبر في النار                                  |
| 187 | * الإلحاد                                                          |
| 124 | ـ أسباب الإلحاد                                                    |
| 124 | أولاً: دور الكنيسة الأوربية في إفساد النصرانية المنزلة من عند الله |
| ١٤٤ | ثانيًا: موقف الكنيسة من العلم                                      |
| ١٤٦ | ثالثًا: طغيان الكــنيسة ورجال الدين                                |
| ١٤٧ | رابعًا: الرهبائية                                                  |
| ١٤٧ | خامسًا: مهزلة صكوك الغفران                                         |

| 181   | سادسًا: تشويه الكنيسة لصورة الإسلام في نفوس الأوربيين |
|-------|-------------------------------------------------------|
| 1 £ 9 | سابعًا: دور اليهود في إفساد الحياة الأوربية           |
| 10.   | ثامنًا: مسئـولية المسلمين عن ذلك كله                  |
| 107   | * قضية الإلحاد لا تقوم على أساس من العقل ولا من العلم |
| 107   | ₩ آثار الإلحاد في واقع البشرية المعاصر                |
| 107   | ــ القضاء على القيم الروحية والمثل العليا             |
| 101   | ـ الإخلال بالتوازن في حياة الإنسان                    |
| 109   | ـ القضاء على وازع الضمير                              |
| ٠٢١   | ـ اختلال الأمن والسلام في المجتمع العالمي             |
| 177   | ـ فساد الفطرة الإنسانية والهبوط إلى مستوى الحيوان     |
| 178   | ₩ موقف المسلم من قضية الإلحاد                         |
| ۱۷۳   | لباب الثاني: الإيمان بالملائكة                        |
| 174   | * وظائف الملائكة                                      |
| 179   | ــ عبــادة الله                                       |
| 179   | ــ حمل الوحى إلى الأنبياء والرسل                      |
| ۱۸۰   | ــ الاستغفار للمؤمنين عند الله                        |
| ۱۸-   | ـ تسجيل أعمال البشر وحفظها                            |
| 141   | ـ قبض الأرواح حين ينقضى أجلها                         |
| ۱۸۱   | ــ النفخ في الصور ــ بأمر الله ــ مرتين               |
| ۱۸۱   | ـ الترحيب بالمؤمنين في الجنة وتعذيب الكافرين في النار |
| ۱۸۲   | ـ القيام بأعمال أخرى يأمرهم الله بها                  |
| ١٨٣   | # أثر الإيمان بالملائكة في حياة الإنسان               |
| ۱۸۷   | البياب الشالث: الإيمان بالكتب                         |
| ١٩٠   | # وجــوب الإيمان بالكتب السمــاوية                    |
| 194   | * تحريف الكتب السابقة السابقة **                      |
| 194   | _ تحريف المعنى مع بقاء اللفظ على ما هو عليه           |

| 198                                                  | _ التحريف بالتخيير والإضافة                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 197                                                  | _ التحريف بــالكتمان                                                                                                                                                              |
| ۲. ۰                                                 | * القرآن نسخ الكتب السابقة كلها                                                                                                                                                   |
| ۲۰۲                                                  | * تولى الله حفظ القرآن                                                                                                                                                            |
| ٤ ، ٢                                                | * مكانة القرآن في نفس المؤمن                                                                                                                                                      |
| 7.0                                                  | ــ القرآن هو منهج التربية الإسلامية                                                                                                                                               |
| 7.0                                                  | ـ القرآن كتــاب الشريعة                                                                                                                                                           |
| ۲٠٧                                                  | ـ القرآن مرشد السالكين في رحلة الحياة                                                                                                                                             |
| ۲ . ۹                                                | ـ القرآن يدعــو إلى تدبر آيات الله في الكون                                                                                                                                       |
| 117                                                  | ــ تدبر السنن التي تحكم حياة الإنسان                                                                                                                                              |
| 717                                                  | ـ معرفة الأحداث التـاريخية الكبرى                                                                                                                                                 |
| 717                                                  | * مقتـضى الإيمان بالقرآن                                                                                                                                                          |
| 777                                                  | المباب الرابع: الإيمان بالرسل                                                                                                                                                     |
| 777                                                  | * وجـوب الإيمــان بالرسل                                                                                                                                                          |
| 777                                                  | * حقيقة النبوة                                                                                                                                                                    |
| ۲۳۱                                                  | * الوحى وأنواعه                                                                                                                                                                   |
| ۲۳۳                                                  |                                                                                                                                                                                   |
|                                                      | * حاجة البـشر إلى الرسالة                                                                                                                                                         |
| 7 2 7                                                |                                                                                                                                                                                   |
|                                                      | <ul> <li>البشر إلى الرسالة</li> <li>مهمة الرسل</li> <li>أثر الرسل فى حياة الناس</li> </ul>                                                                                        |
| 707                                                  | * مهمة الرسل                                                                                                                                                                      |
| 707<br>777                                           | <ul> <li>الرسل الرسل المسل المسلمان</li> <li>الناس الرسل في حياة الناس الناس المسلمان</li> </ul>                                                                                  |
| 707<br>777<br>770                                    | <ul> <li>شمهمة الرسل</li> <li>أثر الرسل فى حياة الناس</li> <li>شفل الرسل على تقدم البشرية</li> </ul>                                                                              |
| 707<br>777<br>770<br>777                             | * مهمـة الرسل         * أثر الرسل فى حياة الناس         * فضل الرسل على تقدم البشرية         * مهمة التعليم الأساسية                                                              |
| 707<br>717<br>710<br>710<br>717                      | * مهمـة الرسل         * أثر الرسل فى حياة الناس         * فضل الرسل على تقدم البشرية         * مهمة التعليم الأساسية         * جناية النزعة المادية الإلحادية                     |
| 727<br>707<br>717<br>710<br>710<br>710<br>710<br>710 | * مهمة الرسل         * أثر الرسل فى حياة الناس         * فضل الرسل على تقدم البشرية         * مهمة التعليم الأساسية         * جناية النزعة المادية الإلحادية         * صفات الرسل |

| ۲۸                | * أولو العزم من الرسل                                       |
|-------------------|-------------------------------------------------------------|
|                   | _ نوح عليه السلام                                           |
|                   | _ إبراهيم عليه السلام                                       |
|                   | _ موسى عليه السلام                                          |
|                   | _ عيسى عليه السلام                                          |
|                   | * الرسالة المحمدية                                          |
| ۳۱: ۰۰            | _ حال العالم قبل الإسلام                                    |
|                   | ـ دعوة إبراهيم وبشارة عيسى ورؤيا أم النبي عَلَيْكِمْ        |
| ۲۱٦               | _ بشارة التوارة والإنجيل                                    |
|                   | _ صفات الرسول عَلِيْكِيم وأحواله قبل البعثة                 |
| ۳۲۱ :.            | _ السيرة المحمدية هي السيرة القطعية في التاريخ              |
| ۳۲۳               | _ شخصية جامعة                                               |
| ۰۰ ۸۲۳            | _ مدرسـة التربـية                                           |
|                   | _ خصائص الرسالة المحمدية                                    |
| ۳٥٠               | _ نماذج لأهم ما جاءت به الرسالة من القيم العليا             |
|                   | * المعـجـزة                                                 |
| ۰۰۰ ۲۳۲           | * إعجال القرآن الكريم                                       |
| ۳٦٥               | * نواحي الإعجاز في القرآن                                   |
| ۲۷٦               | * وضع العالم الإسلامي المعاصر                               |
| <b>"</b> A· · · · | * مستقبل الأمة الإسلامية                                    |
| ۴۸٥               | الباب الخامس؛ الإيمان باليوم الآخر                          |
| ۲۸۷ · · ·         | * بعض الأدلة العقلية والنقلية على وجوب الإيمان باليوم الآخر |
| ۰۰۰ ۲۹۲           | * أثار الإيمان باليوم الآخر في سلوك الفرد والجماعة          |
| ۴۹٦               | * الحقائق التي يشملها الإيمان باليوم الآخر                  |
| ۳۹٦               | _ فتنة القبر وعذابه ونعيمه                                  |
| *97               | _ الساعة وأمــاراتها                                        |

| 499 | البعث                                 |
|-----|---------------------------------------|
| ٤٠٣ | - الحشسر                              |
| ٤٠٥ | ـ الحساب                              |
| ٤٠٨ | ـ الصواط                              |
| ٤٠٩ | ـ الجنــة والنـــار                   |
| ٤١٧ | لبساب السسادس: الإيمان بالقسل         |
| ٤٢٠ | * أثر الإيمان بالقدر على الوجه الصحيح |
| ٤٢٧ | فسانفسة                               |
| 277 | * خصائص العقيدة الإسلامية             |
| 271 | ــ الشــمول                           |
| 271 | ـ التكامل (أو الترابط)                |
| 247 | ـ التـوادن                            |
| 540 | الله أثر العقيدة في الحياة الإنسانية  |

رقم الإيداع ٨ ٠٤٠ / ٢٠٠١ الترقيم الدولى 3 - 0724 - 09 - 977

مطابع الشروقي

القاهرة: ۱۸ شارع سیبویه المصری \_ ت:۴۰۳۳۹۹ \_ فاکس:۴۰۳۷۵۷ (۲۰) پروت: ص.ب: ۸۰۲۵\_هاتف: ۸۱۷۸۳\_۸۱۷۲۳\_فاک. : ۸۸۷۷۳۵ (۲۰)





- □معــركة التقاليــد
- □مذاهب فكرية معاصرة
- 🗆 مفاهيم ينبغي أن تصحح
- □ لا إله إلا الله عقيدة وشريعة
- □ دروس من محنة البوسنة والهرسك
  - 🗆 العلمانيون والإسلام
  - □ هلم نخرج من ظلمات التيه
    - □ واقعنــا المعاصــر
- □قضية التنوير في العالم الإسلامي
  - □كيف ندعو الناس؟
  - □ المسلمون والعولمة
    - □ركائـــز الإيمـــان

- □ دراسات في النفس الإنسانية
- □ التطور والثبات في حياة البشرية
  - □منهج التربية الإسلامية
  - □ منهــج الفــن الإســلامي
  - □ جاهلية القرن العشرين
  - □ الإنسان بين المادية والإسلام
    - □ دراسات قرآنیة
    - □ هل نحن مسلمون؟
    - □ شبهات حول الإسلام
    - □ في النفس والمجتمع
- □حول التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية
  - □ قبسات من الرسول

دارالشروقـــ

القاهرة، ۸ شارع سيبويه البصري - رابعة العدوية - مدينة نصر ص.ب. ۲۳ البالورام - تليفون ، ۲۲۲۹۹ - فاكس ، ۲۷۷۹۷ (۲۰)

